
 
 

 

 

PEMIKIRAN MODERN 

DALAM ISLAM 

 
 

 

 

 

 
 
 
 
  



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
UNDANG-UNDANG REPUBLIK INDONESIA NOMOR 28 TAHUN 2014 TENTANG HAK CIPTA 
LINGKUP HAK CIPTA 
 
Pasal 1 
Hak Cipta adalah hak eksklusif pencipta yang timbul secara otomatis berdasarkan prinsip deklaratif 
setelah suatu ciptaan 
diwujudkan dalam bentuk nyata tanpa mengurangi pembatasan sesuai dengan ketentuan peraturan 
perundang-undangan. 
KETENTUAN PIDANA 
 
Pasal 113 

1. Setiap Orang yang dengan tanpa hak melakukan pelanggaran hak ekonomi sebagaimana 
dimaksud dalam Pasal 9 ayat (1) huruf i untuk Penggunaan Secara Komersial dipidana dengan 
pidana penjara paling lama 1 (satu) tahun dan/atau pidana denda paling banyak Rp 
100.000.000 (seratus juta rupiah). 

2. Setiap Orang yang dengan tanpa hak dan/atau tanpa izin Pencipta atau pemegang Hak Cipta 
melakukan pelanggaran hak ekonomi Pencipta sebagaimana dimaksud dalam Pasal 9 ayat (1) 
huruf c, huruf d, huruf f, dan/atau huruf h untuk Penggunaan Secara Komersial dipidana 
dengan pidana penjara paling lama 3 (tiga) tahun dan/atau pidana denda paling banyak 
Rp500.000.000,00 (lima ratus juta rupiah). 

3. Setiap Orang yang dengan tanpa hak dan/atau tanpa izin Pencipta atau pemegang Hak Cipta 
melakukan pelanggaran hak ekonomi Pencipta sebagaimana dimaksud dalam Pasal 9 ayat (l) 
huruf a, huruf b, huruf e, dan/atau huruf g untuk Penggunaan Secara Komersial dipidana 
dengan pidana penjara paling lama 4 (empat) tahun dan/ atau pidana denda paling banyak 
Rp1.000.000.000,00 (satu miliar rupiah). 

4. Setiap Orang yang memenuhi unsur sebagaimana dimaksud pada ayat (3) yang dilakukan 
dalam bentuk pembajakan, dipidana dengan pidana penjara paling lama 10 (sepuluh) tahun 
dan/atau pidana denda paling banyak Rp4.000.000.000,00 (empat miliar rupiah). 

 

  



 
 

PEMIKIRAN MODERN 

DALAM ISLAM 
  
 

Prof. Dr. Hj. RAHMAWATI, M.Ag 
Prof. Dr. H. KASIM YAHIJI, M.Ag 

Dr. TITA ROSTITAWATI, S.Ag., M.Fil.I 
Dr. FERLIN ANWAR, S.Ag., M.Fil.I 

Dr. NAZAR HUSAIN HADI PRANATAWIBAWA, M.Phil 
 



 
 
PEMIKIRAN MODERN DALAM ISLAM 

 
Penulis: 
Prof. Dr. Hj. RAHMAWATI, M.Ag 
Prof. Dr. H. KASIM YAHIJI, M.Ag 
Dr. TITA ROSTITAWATI, S.Ag., M.Fil.I 
Dr. FERLIN ANWAR, S.Ag., M.Fil.I 
Dr. NAZAR HUSAIN HADI PRANATAWIBAWA, M.Phil 
 
All rights reserved 
Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang 
Hak Penerbitan pada Naga Pustaka 
Isi di Luar Tanggung Jawab Penerbit 
ISBN: 978-623-09-2528-3 
 
Editor: 
  
Dr. Nur Ainiyah, MPd. 
Tata Letak: 
Gibran  
Desain Sampul: 
 Zoraida Zea 
x + 196 halaman: 15,5 x 23 cm 
Cetakan Pertama, Oktober 2025 
Penerbit: 
Naga Pustaka 
IKAPI NO 515/JBA/2024 
  
  



 
 

KATA PENGANTAR 

Segala puji bagi Allah Subḥānahu wa Ta‘ālā yang telah menganugerahkan akal 

dan hati kepada manusia untuk terus berpikir, menelaah, serta memperbaharui 

kehidupan sesuai dengan nilai-nilai Ilahi dan tantangan zaman. Shalawat dan salam 

semoga senantiasa tercurah kepada Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم, sang pembawa risalah 

pembaruan yang telah menuntun umat manusia menuju cahaya pengetahuan dan 

kemajuan peradaban. 

Buku ini hadir sebagai upaya memahami dinamika pembaharuan Islam dalam 

lintas sejarah, baik dari segi gagasan maupun gerakan sosial-keagamaan. 

Pembahasan tidak hanya menyoroti aspek teologis dan filosofis, tetapi juga menelaah 

secara historis bagaimana umat Islam di berbagai wilayah—Mesir, Turki, dan India-

Pakistan—menafsirkan dan mengimplementasikan ide-ide modernitas dalam 

konteks sosial politik masing-masing. 

Bab pertama memberikan pengantar konseptual mengenai hakikat 

pembaharuan dan latar historis munculnya gerakan reformasi dalam Islam. Bab 

kedua mendalami arus modernisme dan sekularisme, dua wacana besar yang 

mewarnai perjalanan intelektual umat Islam sejak abad ke-19. Di dalamnya 

dijelaskan pula anatomi pemikiran Islam modern, karakter politik sekuler, serta 

dinamika hubungan antara agama dan modernitas. Sementara bab ketiga 

menguraikan gerakan modernis di dunia Islam, terutama di Mesir, Turki, dan India-

Pakistan, yang menjadi laboratorium penting bagi lahirnya berbagai corak 

pembaharuan pemikiran dan institusi keagamaan. 

Melalui susunan bab dan subbab tersebut, buku ini diharapkan dapat 

membantu pembaca memahami bahwa pembaruan Islam bukanlah bentuk 

penolakan terhadap tradisi, melainkan sebuah usaha kreatif untuk menafsirkan 

kembali nilai-nilai Islam agar tetap relevan dengan perkembangan zaman. Spirit 

tajdid yang diperjuangkan para tokoh modernis menunjukkan bahwa Islam memiliki 

daya hidup dan kemampuan adaptif yang luar biasa dalam menghadapi tantangan 

modernitas. 

Akhirnya, penulis menyampaikan terima kasih kepada berbagai pihak yang 

telah memberikan dukungan, masukan, dan semangat dalam penyusunan buku ini. 

Semoga karya ini dapat menjadi sumbangan kecil bagi pengembangan wacana 

keislaman yang lebih terbuka, reflektif, dan kontekstual di tengah arus perubahan 

global yang kian cepat. 

Gorontalo, Oktober 2025 

Penulis 



 
 

Daftar isi 

 
BAB I  
PENGANTAR; DINAMIKA PEMBAHARUAN  
DALAM LINTAS SEJARAH ................................................................  1 

 

BAB II 
PEMBAHARUAN DALAM PEMIKIRAN ISLAM 
MODERNISME DAN SEKULARISME ..............................................  15 

 
A. MEMAHAMI  MAKNA PEMBAHARUAN ISLAM ...............................................  15  

1. Hakikat Pembaruan Islam ................................................................................  22 
2. Landasan bagi Pembaruan Islam ..................................................................  24 
3. Kaum Muda Intelek dan Pembaruan ...........................................................  29 

B. GERAKAN ISLAM MODERN DAN GAGASAN REKONSTRUKSI 
KEAGAMAAN PERSPEKTIF TUJUAN REFORMASI ISLAM .........................  31 

C. MODERN  DAN  MODERNISME ..............................................................................  39 
1. Tantangan modernitas .......................................................................................  39 
2. Paradigma Teologi Modern .............................................................................  40 

D. SEKULER DAN SEKULARISME ................................................................................  43 
E. ANATOMI PEMIKIRAN ISLAM MODERN DAN KONTEMPORER ............  47 

1. Karakter Pemikiran Politik Islam sekuler ................................................  48 
2. Karateristik Pemikiran Politik Islam Modern .........................................  50 

 

BAB III 
GERAKAN MODERNIS DI MESIR, DI TURKI,  
DAN DI INDIA-PAKISTAN .................................................................  54 
 
A. MAJU-MUNDURNYA UMAT ISLAM DALAM SEJARAH .................................  55 
B. PEMIKIRAN DAN USAHA PEMBAHARUAN SEBELUM PERIODE 

MODERN ............................................................................................................................  57 
1. Kerajaan Usmani ...................................................................................................  57 
2. India ............................................................................................................................  60 
3. Arabia .........................................................................................................................  63 

C. GERAKAN MODERNIS DI MESIR  ...........................................................................  67 
1. Pendudukan Napoleon Di Mesir .....................................................................  67 
2. Muhammad  Ali  Pasya ........................................................................................  72 
3. Al-Tahtawi .................................................................................................................  78 
4. Jamaluddin al Afghani ..........................................................................................  85 



 
 

5. Muhammad Abduh ................................................................................................  89 
6. Rasyid Rida ...............................................................................................................  99 
7. Murid dan Pengikut Muhammad Abduh ....................................................  105  

D. GERAKAN MODERNIS DI TURKI ............................................................................  115 
1. Pembaharuan Sultan Mahmud II .....................................................................  115 
2. Pembaharuan Tanzimat, Usmani Muda, dan Turki Muda ...................  120 

a. Tanzimat  ...............................................................................................................  120 
b. Usmani Muda .......................................................................................................  126 
c. Turki Muda ...........................................................................................................  134 

3. Aliran Pembaharuan (Barat, Islam dan Nasionalisme) .........................  139 
4. Mustafa Kemal dan Sekularisme ......................................................................  151 
5. Kembali pada Agama .............................................................................................  159 

 
 

 
  



 
 

 



 
 

BAB I  

PENGANTAR; DINAMIKA PEMBAHARUAN  

DALAM LINTAS SEJARAH 
 

Perkembangan modern dalam Islam timbul sebagai akibat dari 

perubahan-perubahan besar dalam segala bidang kehidupan manusia yang 

dibawah oleh kemajuan pesat yang terjadi dalam ilmu pengetahuan dan 

teknologi modern. Masalah-masalah yang ditimbulkannya dalam bidang 

keagamaan, termasuk Islam, adalah lebih pelik dari yang terdapat dalam 

bidang-bidang kehidupan lainnya. 

Salah satu sebab-sebabnya adalah karena dalam agama terdapat ajaran-

ajaran absolute, mutlak benar, kekal, tidak berubah, dan tak bisa diubah. 

Ajaran-ajaran itu diyakini sebagai dogma dan sebagai akibatnya timbulah sikap 

dogmatis dalam agama. Sikap dogmatis membuat orang tertutup dan tak bisa 

menerima pendapat yang bertentangan dengan dogma-dogma yang dianutnya. 

Sikap dogmatis, di samping itu, membuat orang berpegang teguh pada 

pendapat-pendapat lama dan tidak bisa menerima perubahan. Dogmatism 

membuat orang bersikap tradisional, emosional, dan tidak rasional. 

Sifat dasar ilmu pengetahuan dan teknologi adalah berkembang. Ia 

senantiasa mengalami perubahan dan membawa perubahan pula dalam 

kehidupan manusia. dalam masa-masa terakhir ini perubahan yang dialami 

ilmu pengetahuan dan teknologi pesat sekali dan perkembangan cepat itu 

membawa perubahan-perubahan besar dan dramatis dalam masyarakat dunia. 

Agama yang bersifat tradisional dan cenderung mempehatikan yang 

lama tidak sanggup mengikuti perubahan-perubahan cepat lagi besar yang 

dibawa ilmu pengetahuan dan teknologi modern. Apalagi diantara perubahan-

perubahan itu ada yang berlawanan dengan keyakinan-keyakinan keagamaan 

yang sudah lama dianut. Sebagai akibatnya yang terdapat antara agama dan 

ilmu pengetahuan serta teknologi modern  bukan hanya ketidakserasian 

melainkan juga perentangan. 

Jelas kiranya bahwa dalam kenyataan, yang bertentangan bukanlah 

agama dengan ilmu pengetahuan serta teknologi modern, melainkan yang 

terjadi adalah pertentangan antara orang-orang agama dan orang-orang ilmu 

pengetahuan dan teknologi. Dalam pada itu hidup kenegaraan banyak terletak 

di tangan orang-orang ilmu pengetahuan, karena merekalah yang ahli dalam 

1



 
 

bidang politik, ekonomi, pendidikan, sosial, pertahanan, administrasi, 

pertanian, industri dan sebagainya. Dengan memajukan Negara dan bangsa, 

mereka banyak memakai hasil-hasil ilmu pengertahuan dan teknologi modern. 

Karena itu di dunia Islam banyak terjadi ketidakserasian, disamping apa yang 

tersebut diatas, bahkan pertentangan, antara orang-orang agama dan 

pemerintah. 

Inilah pada umumnya yang digambarkan buku Perkembangan Modern 

dalam Islam. Artikel-artikel yang terdapat dalam buku ini membahas 

perkembangan yang terjadi akhir-akhir ini di berbagai dunia Islam. Seluruh 

dunia Islam tidak terlepas dari masalah-masalah pelik keagamaan yang 

ditimbulkan oleh perubahan-perubahan mendasar yang dibawa ilmu 

pengetahuan dan teknologi modern. Yang banyak dibicarakan selama ini adalah 

masalah-masalah itu sendiri dan belum dibicarakan mengapa masalah-masalah 

itu timbul, apakah pertentangan itu akan berlanjut terus ke masa depan yang 

tak terbatas, dan apakah tak bisa diwujudkan keserasian dan kerja sama yang 

erat antara agama Islam dan ilmu pengertahuan serta teknologi modern, 

tegasnya antara orang-orang agama di satu pihak dan orang-orang ilmiah dan 

pemerintah di lain pihak, 

Untuk menjawab pertanyaan-pertanyaan itu dan sekaligus untuk 

memahami latar belakang masalah-masalah yang terdapat dalam artikel-artikel 

tersebut, perlulah dipelajari terlebih dahulu hakikat Islam. Untuk itu perlu 

Islam dipelajari secara filosofis dan historis. 

Sebagaimana diketahui Islam mengandung ajaran-ajaran yang 

disampaikan kepada Nabi Muhammad melalui wahyu. Yang dimaksud dengan 

wahyu dalam Islam adalah ayat-ayat yang diturunkan kepada Nabi Muhammad 

dalam bahasa Arab, sedikit demi sedikit dalam masa kurang lebih tiga belas 

tahun di Mekkah dan kurang lebih sepuluh tahun di Medinah. Perlu ditegaskan 

bahwa yang diterima Nabi Muhammad bukanlah arti-arti abstrak yang 

dimasukan kedalam hati beliau, dan kemudian arti-arti itu beliau lafalkan 

dalam kata-kata Arab yang beliau pilih sendiri. Yang diturunkan Allah kepada 

Nabi Muhammad melalui Jibril pada hakekatnya adalah ayat-ayat dalam teks 

Arabnya. Oleh karena itu kalam Allah dalam Islam harus diartikan secara 

harfiyah, firman, sabda, atau kata-kata Tuhan. 

Hakikat ini mempunyai implikasi bahwa jika kata-kata Arab dalam ayat 

yang disampaikan kepada Nabi Muhammad diganti dengan sinonimnya, atau 

2



 
 

diubah susunan katanya, maka ayat yang dihasilkan oleh pergantian kata dan 

perubahan susunan kata-kata itu bukanlah lagi wahyu atau firman Tuhan yang 

bersifat absolut, melainkan adalah penafsiran dan hasil pemikiran manusia 

yang bersifat relatif. Demikian pula terjemahan ayat-ayat yang diwahyukan itu 

kedalam bahasa lain, bukanlah lagi wahyu yang bersifat absolut, melainkan 

merupakan penafsiran, hasil buatan manusia, yang bersifat relatif. Dengan lain 

kata, penafsiran dan terjemahan itu tidak mengikat bagi manusia. yang 

mengikat ayat-ayat dalam teks Arab itu. Demikianlah sifat dasar dari Al-Qur’an 

sebagai sumber utama dari ajaran-ajaran Islam. 

Adapun Hadist, sebagai sumber kedua, bukanlah wahyu dalam arti 

diatas. Hadist pada umumnya mengandung ucapan-ucapan dan perbuatan-

perbuatan Nabi Muhammad yang disebut sunnah Nabi dan terpelihara dari 

kesalahan. Kalau ada ucapan atau perbuatan Nabi yang salah, beliau mendapat 

teguran dari Tuhan. Kalau tidak mendapat teguran, ucapan dan perbuatan Nabi 

itu adalah benar. Dengan cara demikian Nabi terpelihara dari kesahalan dan 

menjadi ma’sum. Ada pula hadist yang mengandung bukan ucapan atau 

perbuatan Nabi, tetapi arti yang dimasukkan kedalam hati beliau, kemudian 

Nabilah yang mengungkapkan arti itu dalam kata-kata beliau sendiri. Semua ini 

merupakan hadist dan bukan wahyu. Wahyu dalam Islam hanyalah ayat-ayat 

yang terkandung dalam Al-Qur’an dan yang diwahyukan itu tidaklah hanya isi, 

tetapi juga teks Arab dari ayat-ayat.1 Hadist sebagai sumber kedua, memberi 

penjelasan tentang ayat-ayat Al-Qur’an yang bersifat ringkas itu. 

Ayat Al-Qur’an berjumlah lebih dari 6000 tetapi hanya sebagian kecil 

dari jumlah tu merupakan ayat-ayat yang mengandung ajaran-ajaran tentang 

keimanan, ajaran-ajaran tentang hubungan vertical manusia dengan Tuhan dan 

ajaran-ajaran tentang hubungan horizontal manusia dengan menusia. Menurut 

pemikiran ulama jumlah ayat-ayat itu hanya kira-kira 500; 130 mengenai 

keimanan, 140 mengenai ibadat, dan 230 mengenai mu’amalat atau hidup 

kemasyarakatan manusia. disamping itu ada pula ayat-ayat yang mengandung 

ungkapan tentang fenomena alam  yang erat hubungannya dengan filsafat dan 

ilmu pengetahuan. Sebagian besar dari ayat-ayat selebihnya mengandung 

riwayat tentang nabi-nabi sebelum Nabi Muhammad, riwayat umat-umat dulu, 

 
1 Lebih lanjut mengenai pengertian wahyu ini, lihat Harun Nasution, Akal dan Wahyu 

dalam Islam, Jakarta, Penerbit Universitas Undonesia, 1928, hal. 15-25 

3



 
 

teladan serta ibarat yang dapat diambil dari pengalaman-pengalaman umat-

umat masa lampau, hidayah serta kesesatan, dan kebaikan serta kejahatan. 

Dalam pada itu ayat-ayat yang mengandung ajaran-ajaran tentang iman, 

ibadat, hidup kemasyarakatan manusia itu pada umumnya datang dalam 

bentuk ajaran-ajaran dasar dan prinsip-prinsip tanpa penjelasan lebih lanjut 

mengenai perincian dan cara pelaksanaannya. Demikian juga halnya dengan 

ayat-ayat tentang fenomena alam. 

Ayat-ayat yang mengandung ajaran-ajaran dasar dan prinsip inilah yang 

menjadi pegangan umat Islam, semenjak Nabi Muhammad wafat, dalam 

mengandung masalah-masalah yang timbul di zaman-zaman sesudah beliau, 

baik dalam bidang keimanan atau teologi, maupun dalam bidang ibadat, bidang 

hidup kemasyarakatan, filsafat dan sebagainya. 

Timbullah dalam sejarah penjelasan-penjelasan serta penafsiran-

penafsiran tentang ajaran-ajaran dasar dan prinsip-prinsip itu. Pemberian 

penjelasan dan penafsiran dimulai oleh sahabat-sahabat Nabi, terutama Abu 

Bakar, Umar Ibn Al-Khattab, Usman Ibn Affan, dan Ali Ibn Abi Thalib, yang 

secara kronologi menggantikan kedudukan Nabi Muhammad sebagai kepala 

umat Islam yang, tidak lama setelah berhijrah ke Medinah, mengambil bentuk 

negara. Dalam memberi penjelasan dan penafsiran itu mereka dibantu oleh 

sahabat-sahabat lain yang senantiasa mereka ajak bermusyawarah. 

Dengan demikian, di samping sunnah Nabi, timbullah sunnah sahabat. 

Sunnah sebenarnya berarti tradisi. Tetapi suunah atau tradisi Nabi 

sebagaimana dijelaskan diatas, terpelihara dari kesalahan, sedang sunnah atau 

tradisi sahabat tidak. Dalam ajaran Islam orang yang terpelihara dari kesalahan 

(ma’sum) hanyalah Nabi Muhammad. Tetapi sungguhpun tidak terpelihara dari 

kesalahan, sunnah atau tradisi sahabat mempunyai pengaruh besar kepada 

umat Islam sesudah zaman mereka. Di zaman sekarang pengaruh itu masih 

tetap besar. 

Setelah zaman sahabat datanglah zaman para ulama besar. Kalau di 

zaman sahabat dunia Islam baru mencakup daerah-daerah disekitar 

Semenanjung Arabia, seperti Palestina, Syria, Irak, Persia, dan Mesir, di zaman 

sesudah mereka, Afrika Utara, Spanyol, Transoxiana, India, dan daerah-daerah 

lain yang jauh letaknya dari Arabia, telah menjadi Islam. Kalau masalah-

masalah yang dihadapi sahabat dengan meluasnya daerah Islam ke luar 

Semenanjung Arabia, daerah yang mencakup berbagai bangsa, bahasa, budaya 

4



 
 

dan adat-istiadat, jauh berbeda dengan masalah-masalah yang dihadapi Nabi di 

zaman Islam masih terbatas pada Semenanjung Arabia yang satu bahasa, 

kebudayaan, dan adat-istiadat, maka masalah-masalah yang dihadapi para 

ulama besar dengan daerah Islam yang demikian luas jauh dari berbeda dengan 

yang dihadapi para sahabat. 

Ulama pun tidak berpusat di satu tempat, tetapi masing-masing daerah 

mempunyai ulamanya sendiri-sendiri yang menghadapi maslaah-masalah yang 

berbeda pula. Dalam menghadapi masalah-masalah yang berbeda itu pegangan 

pokok mereka adalah tetap ayat-ayat Al-Qur’an yang mengandung ajaran-

ajaran dasar dan prinsip-prinsip tersebut diatas. Karena itu timbullah 

penjelasan-penjelasan dan penafsiran-penafsiran berbeda dalam menghadapi 

masalah-masalah berbeda itu. 

Dalam perkembangan sejarah penjelasan-penjelasan dan penafsiran-

penafsiran berbeda itu mengambil bentuk mazhab-mazhab dan  aliran-aliran. 

Mazhab-mazhab dan aliran-aliran itu terkadang bukan hanya mengunjukkan 

perbedaan pendapat, melainkan juga pendapat yang saling bertentangan. 

Demikianlah dalam soal keimanan, yang menjadi ajaran paling pokok 

dalam Islam, terdapat lima aliran teologi atau ilmu kalam. Masalah yang 

pertama timbul dalam bidang ini adalah kedudukan pembuat dosa besar 

seperti membunuh orang tanpa alas an yang sah, berzina, menjalankan riba, 

dan durhaka kepada orang tua. Dipersoalkan apakah pembuatan dosa besar 

bukan mu’min, masih orang Islam. Golongan keras yang dalam sejarah teologi 

dikenal dengan khawarij, mengatakan bahwa pembuatan dosa besar bukan 

mu’min lagi tetapi sudah menjadi kafir dan keluar dari Islam. Golongan lembut 

Murji’ah berpedapat, bahwa pembuat dosa besar tetap mu’min, orang Islam dan 

bukan kafir. Golongan rasional, Mu’tazilah, berpendapat lain. Pembuat dosa 

besar tidak mukmin, tidak kafir, dan hanyalah muslim. Bagi Mu’tazilah orang 

mu’min adalah orang yang mengucapkan dua syahadat dan menjalankan 

ajaran-ajaran Islam, sedang orang muslim adalah orang yang hanya 

mengucapkan dua syahadat tetapi tidak melaksanakan ajaran-ajaran Islam.  

Perbedaan penafsiran ini timbul karena dalam Al-Qur’an tidak ada ayat 

yang secara terperinci dan definitive menyebut siapa yang mu’min dan siapa 

yang kafir. Dengan lain kata dalam Al-Qur’an tidak ada definisi tentang mu’min 

dan kafir. Ayat menyebut iman mencakup kepercayaan kepada Tuhan, 

malaikat, rasul-rasul, kitab-kitab, dan hari perhitungan di akhirat. Timbullah 

5



 
 

petanyaan, ketika terjadi peperangan dan pembunuhan antara sesama muslim 

di zaman Usman, Ali dan Muawiyah, tentang pembuat dosa besar. Dalam 

menjawab pertanyaan itu timbullah penafsiran yang berbeda-beda. 

Setelah ulama Islam muali dari abad ke-8 Masehi mempelajari filsafat 

Yunani dalam usaha menentang serangan-serangan bersifat filosof yang datang 

dari luar Islam, filsafat mempengaruhi pemikiran teologi rasional dan teologi 

tradisional banyak terikat pada penafsiran harfiyah. 

“Tangan Tuhan” dan “Kursi Tuhan” yang terdapat dalam Al-Qur’an 

diartikan teologi rasional “Kekuasaan Tuhan” sedang teologi tradisional tetap 

berpegang pada arti harfiyah itu “tangan” dan “kursi” walaupun tidak sama 

dengan tangan dan kursi manusia. demikian pula dalam sial kemauan dan 

perbuatan manusia, teologi rasional menganut paham adanya kebebasan 

manusia dalam menentukan kemauan dan perbuatan sedang teologi tradisional 

menganut paham fatalisme. Selanjutnya teologi rasional menganut keyakinan 

bahwa ala mini beredar sesuai dengan hukum alam ciptaan Tuhan yang disebut 

dalam sunnatullah, sedang teologi trandisional berkeyakinan, bahwa alam ini 

berjalan sesuai dengan kehendak mutlak Tuhan. Kalam sunnatullah oleh 

golongan teologi rasional diartikan hukum Tuhan yang tidak berubah-ubah, 

sedangkan kaum teologi tradisional mengartikan sunnatullah sebagai 

kebiasaan atau adat. Kalau bagi golongan pertama api, umpamanya, 

mempunyai hukum tetap dan selamanya membakar, bagi golongan kedua, api 

mempunyai kebiasaan membakar. Yang membakar bukanlah api tetapi 

kehendak mutlak Tuhan. Kalau dalam teologi rasional Tuhan telah membuat 

hukum alam api selamanya membakar dan api membakar melalui hukum alam 

ciptaan Tuhan itu, dalam teologi  tradisional api tidak mempunyai sifat dasar 

membakar; api membakar melalui kehendak mutlak Tuhan. Api tidak 

selamanya membakar, melainkan hanya sesekali sesuai degan kehendak Tuhan 

yang mutlak. Perbedaan-perbedaan penafsiran ini timbul karena ayat-ayat 

mengenai tangan, wajah, perbuatan manusia, dan sunnatullah tersebut diatas 

tidak mengandung penjelasan lebih lanjut tentang apa yang dimaksud dengan 

kata-kata itu. 

Dalam hubungan ini baik disebut bahwa dalam perkembangan 

penjelasan dan penafsiran selanjutnya para ulama Islam membagi ayat-ayat Al-

Qur’an dalam dua kelompok: ayat-ayat yang artinya pasti sebagaimana 

diberikan teks dan tidak dapat ditafsirkan lagi (qat’iy al dalalah) dan ayat-ayat 

6



 
 

yang artinya masih dapat ditafsirkan (zanniy al-dalalah). Yang banyak terdapat 

dalam Al-Qur’an adalah ayat-ayat yang zanniy al dalalah, ayat-ayat yang artinya 

bisa ditafsirkan; yaitu ayat-ayat yang tidak mesti diambil arti tersuratnya, tetapi 

dapat di ambil arti tersiratnya. “Wajah” dan “Tangan” Tuhan tersebut diatas 

termasuk dalam kelompok ayat zanniy al dalalah itu. Demikian juga jannah 

(surga) dan nar (neraka). Jannah dalam arti tersurat menggambarkan istana 

yang penuh dengan kesenangan jasmani, sedang nar secara harfiah 

menggambarkan api yang menyala-nyala. Kaum syari’at mengambil arti harfiah 

ini. Tetapi kaum sufi dan filsuf mengambil arti tersirat, yaitu kesenangan dan 

kesengsaraan rohani yang secara tersirat terletak di belakang gambaran 

jasmani tentang surga dan negara yang diberikan Al-Qur’an. 

Kalau dalam bidang keimanan, yang adalah masalah paling pokok dalam 

Islam, terdapat aliran-aliran yang berbeda pendapat, maka tidak 

mengherankan kalau dalam bidang ibadat dan bidang mu’amalah atau hidup 

kemasyarakatan manusia, terdapat pula mazhab-mazhab. Imam mazhab yang 

banyak memakai rasio adalah Abu Hanifah dan yang banyak memakai sunnah  

atau hadist adalah Malik Ibn Anas. Karena itu sebagai halnya dalam bidang ilmu 

kalam atau  teologi Islam,  dalam bidang hukum mengenai ibadat dan hidup 

kemasyarakatan manusia terdapat pula mazhab yang rasional dan mazhab 

yang tradisional.  

Sebagai contoh dalam soal ibadat dapat diambil penentuan permulaan 

hari puasa, hari raya Idul Fitri dan hari raya Idul Adha. Ru’yah oleh golongan 

rasional diartikan “melihat” dengan otak yaitu perhitungan atau hisab, 

sedangkan golongan tradisional mengartikan ru’yah “melihat” dengan mata 

kepala. 

Dalam hidup kemasyarakatan, ayatnya, sebagaimana telah disebut 

diatas, berjumlah kira-kira 230. Perincian yang diberikan oleh seorang Guru 

Besar dalam bidang hukum Islam adalah sebagai berikut : hidup kekeluargaan  

70 ayat, jual beli 70 ayat, soal pidana 30 ayat, hubungan Islam bukan Islam 25 

ayat, peradilan 13 ayat, hubungan kaya dan miskin 10 ayat, dan soal kenegaraan 

10 ayat.2  

Sesuai dengan sifat dasar ayat-ayat Al-Qur’an tersebut diatas, yaitu 

hanya mengandung ajaran-ajaran dasar dan prinsip-prinsip, banyak berbentuk 

 
2 Abd. Al-Wahhab Khallaf, ‘Ilm Usul Al-Fiqh, Cairo, cet.7,1956, hlm. 34-35. 

7



 
 

zanniy al-dalalah dan hanya sedikit berbentuk qat’iy al-dalalah, maka ayat-ayat 

mengenai hidup kemasyarakan ini juga memerlukan penjelasan dan penafsiran 

yang banyak dari para ulama hukum Islam. Sebagai halnya dalam bidang-

bidang lain disini juga banyak dijumpai perbedaan pendapat dan penafsiran. 

Sebagai contoh dapat diambil perkawinan pria Islam dengan wanita Ahli 

Kitab yaitu wanita Yahudi dan wanita Kristen. Dalam mazhab Syafi’I ada 

pendapat bahwa wanita Kristen tak boleh dikawini seorang pria muslim, 

karena ia mengnut keyakinan Trinitas. Menurut mazhab lain seorang pria Islam 

boleh kawin dengan wanita Kristen karena dia adalah Ahli Kitab dan bukan 

musyrikah atau politeis. Ayat dengan jelas mengatakan bahwa seorang Islam 

boleh mengambil wanita Ahli Kitab menjadi istri. Tetapi karena ayat tidak 

menjelaskan lebih lanjut Ahli Kitab mana yang dimaksud, timbullah perbedaan 

penafsiran tentang arti Ahli Kitab dalam ayat ini. 

Semenjak masuknya bank Barat ke dunia Islam pada abad ke-19 

timbullah perbedaan pendapat mengenai harap atau tidaknya bunga bank. 

Yang tegas diharapkan dalam Al-Qur’an adalah riba. Tetapi ayat tidak 

menjelaskan lebih lanjut apa yang dimaksud dengan riba. Menjadi pertanyaan 

apakah bunga bank masuk dalam kategori riba. Yang menganggapnya masuk 

kategori riba mengharamkan bunga bank. Yang menganggapnya bukan riba 

berpendapat bahwa bunga tidak haram. 

Dari uraian ringkas diatas dapat diambil kesimpulan bahwa sepanjang 

masa timbul penjelasan dan penafsiran mengenai ajaran-ajaran dasar dan 

prinsip-prinsip yang terkandung dalam Al-Qur’an. Penjelasan dan penafsiran 

para ulama, yang disebut ijtihad itu, kian lama kian banyak jumlahnya, dan 

memerlukan buku-buku tebal dan berjilid-jilid. Ijtihad ulama yang jauh lebih 

banyak jumlahnya dari ayat-ayat Al-Qur’an sendiri, juga merupakan ajaran-

ajaran Islam. Tetapi karena ajaran-ajaran yang berasal dari ijtihad ini adalah 

hasil pemikiran manusia, maka ia bersifat relatif dan tidak absolute. 

Dengan demikian dalam Islam sebenarnya terdapat dua kelompok 

ajaran. Pertama, ajaran absolut, mutlak benar, kekal, tidak berubah dan tak 

dapat diubah, yang jumlahnya sendikit sebagaimana terdapat di dalam Al-

Qur’an. Kedua, ajaran relatif, tidak mutlak benar, tidak kekal, tetapi dapat 

berubah dan boleh di ubah, yang jumlahnya banyak sekali sebagaimana 

pendapat dalam buku-buku Ilmu Kalam atau teologi Islam, ilmu fikih atau 

hukum Islam, ilmu tasawuf, atau mistisme Islam, tafsir. Hadist, ibadat, akhlak, 

8



 
 

filsafat, dan sebagainya. Ajaran-ajaran relatif berubah dan dapat diubah inilah 

yang berkembang semenjak Nabi Muhammad wafat pada akhir abad ke -20 ini, 

sesuai dengan perkembangan zaman dan sesuai dengan kondisi setempat. Yang 

tidak berubah adalah ajaran-ajaran dasar dan prinsip-prinsip sebagaimana 

terdapat dalam Al-Qur’an da Hadist. 

Yang banyak menimbulkan masalah di zaman kemajuan ilmu 

pengetahuan dan teknologi modern ini adalah perkembangan yang terjadi 

dalam hidup kemasyarakatan umat. Dalam soal kenegaraan dan pemerintahan, 

sebagaimana disebut diatas, ayat-ayat yang membawa ajaran-ajaran dasar 

mengenai masalah ini hanya sepuluh, antara lain prinsip musyawarah, 

keadilan, prikemanusiaan, persamaan, kebebasan beragama, dan persatuan. 

Sebagaimana ditegaskan oleh Muhammad Izzat Darwazah, tidak ada ayat dalam 

Al-Qur’an yang menyebut bentuk negara dalam Islam.3 Karena itu bentuk 

negara dalam Islam berkembang sesuai dengan kondisi zaman dan tempat 

semenjak zaman Nabi Muhammad sampai zaman kita sekarang. 

Di zaman Medinah Nabi Muhammad mengatur kehidupan politik umat 

sesuai dengan wahyu yang beliau terima dari Tuhan dan dalam hal-hal yang 

tidak ada wahyu yang mengaturnya beliau bermusyawarah dengan para 

sahabat. Dalam istilah sekarang dapat dikatakan bahwa pemerintahan Nabi 

mempunyai corak teokratis, tetapi dalam pada itu bercorak demokratis pula. 

Setelah beliau wafat, wahyu berhenti turun dan Empat Khalifah, 

pengganti beliau, Abu Bakar, Umar Ibn Al-Khatab,Usman Ibn Affan dan Ali Ibn 

Abi Thalib mengatur kehidupan umat dengan berpegang pada Al-Qur’an serta 

sunnah Nabi dan dalam hal-hal yang tak disebut, baik di dalam Al-Qur’an 

maupun Hadist, mereka bermusyawarah dengan para sahabat yang 

mendampingi mereka dalam memimpin umat. Abu Bakar diangkat menjadi 

khalifah bukan karena ditunjuk oleh Nabi Muhammad. Nabi wafat tanpa 

meninggalkan keputusan atu pesan tentang pengganti beliau dalam memimpin 

negara yeng berbentuk di Medinah. 

Dalam musyawarah yang diadakan umat Islam Medinah sebelum Nabi 

dikuburkan, Abu Bakar terpilih menjadi khalifah pertama. Abu Bakar, sebelum 

wafat bermusyawarah dengan para sahabat tentang penggantinya, dan Umar 

disepakati untuk menjadi khalifah ke dua. Khalifah ketiga, Usman dipilih dalam 

 
3 Al-Dustur al-Qur’ani fi Syu’un al-Hayah, Cairo, 1956, hlm. 56. 

9



 
 

musyawarah enam sahabat besar. Ali juga dipilih untuk menjadi khalifah 

keempat. Karena itu pemerintahan di masa empat khalifah bercorak republic di 

samping bercorak demokratis. 

Khalifah kelima, Mu’syawarah Ibn Abi Sufyan, mengubah sunnah empat 

khalifah, dan mengangkat anaknya Yazin, stelah bermusyarawah dengan 

sahabat-sahabatnya, menjadi khalifah keenam. Semenjak itu terbentuklah 

pemerintahan dinasti dalam Islam. Dinasti pertama adalah Dinasti Bani 

Umayyah yang dapat bertahan kurang lebih 90 tahun untuk kemudian 

digantikan oleh Dinasti Bani Abbas selama kurang lebih 500 tahun. 

Pada permulaan zaman Dinasti Bani Abbas inilah, dengan khalifah-

khalifahnya yang ternama dalam sejarah, seperti Harun Ar-Rasyid dan putranya 

Al-Ma’mun, dimulai penerjemahan buku-buku ilmu pengertahuan dan filsafat 

Yunani ke dalam bahasa Arab. Dari hasil penerjemahan buku-buku peradaban 

Yunani yang memberikan kedudukan tinggi kepada akal inilah berkembang 

pemikiran yang maju dan tinggi pula dalam Islam, baik dalam bidang 

keagamaan maupun dalam bidang non-agama. Dalam bidang keagamaan 

timbullah ilmu kalam atau teologi Islam, ilmu fikih atau hukum Ilam, termasuk 

di dalamnya soal politik, ilmu sihir, ilmu hadis, ilmu tasauf, fisafat Islam, dan 

lain-lain. Dan dalam bidang non-agama timbul bahasa dan sastra Arab, ilmu 

kedokteran, matematika, optika, astronomi, ilmu alam, ilmu bumi, sejarah, dan 

lain-lain. Ulama dizaman dinasti  Bani Abbas itu, tidak terbatas pengetahuannya 

pada soal-soal keagamaan, tetapi mencakup pula soal-soal keduniaan. Al-

Ghazali umpamanya adalah seorang filsuf di samping ulama dalam bidang 

teologi dan hukum Islam. Ibn Sina selain meninggalkan karangan-karangan 

dalam filsafat dan kedokteran, meninggalkan pula karangan dalam bidang 

ibadat dan teologi Islam. Ibn Rusyd adalah seorang filsuf, dokter, dan hakim 

Islam. 

Ulama-ulama zaman Dinasti Abbas inilah pada hakikatnya yang banyak 

memberikan penjelasan dan penafsiran tentang ajaran-ajaran dasar dan 

prinsip-prinsip yang terkandung dalam Al-Qur’an. Di zaman Dinasti Bani 

Umayyah belum banyak diadakan ijtihad. Di zaman Bani Abbas inilah muncul 

buku-buku keagamaan yang tebal dan berjilid-jilid tersebut diatas. Di zaman 

inilah timbul aliran-aliran dan mazhab-mazhab dalam berbagai bidang 

keagamaan Islam. Dengan kata lain, para ulama zaman Dinasti Bani Abbas inilah 

10



 
 

yang banyak menciptakan ajaran-ajaran relatif, berubah, dan dapat diubah 

dalam Islam tersebut diatas. 

Dinasti Bani Abbas, yang benar peranannya dalam mewujudkan 

penjelasan dan penafsiran ajaran-ajaran dasar serta prinsip-prinsip yang 

terdapat dalam Al-Qur’an itu, jatuh atas serangan Jengiz Khan dan 

keturunannya yang melanda dunia pada abad ke-13. Dengan jatuhnya Dinasti 

Bani Abbas, hilanglah untuk sementara dinasti besar di dunia Islam, dan 

tinggallah dinasti-dinasti kecil. Tetapi pada permulaan abad ke-16 muncul tiga 

dinasti besar yaitu Dinasti Bani Usman yang berpusat di Istambul, Dinasti 

Safawi yang berpusat di Isfahan, Iran, dan Dinasti Mughal yang berpusat di 

Delhi, India. Di antara ketiganya, Dinasti Bani Usmanlah yang dapat bertahan 

sampai permulaan abad ke-20. Pada tahun 1924, Dinasti Bani Usman dengan 

system kekhalifaannya dihapus oleh Mustafa Kemal Ataturk dan sebagai 

gantinya timbul Republik Turki Modern. 

System pemerintahan dinasti atau monarki yang muncul pada 

pertengahan abad ke-7 dan bertahan lebih dari 1200 tahun pada abad ke-20 

berubah dan mengambil bentuk pemerintahan republik, constitutional, dan 

demokrasi. Negara Republik Turki di pertengahan abad ke-20 diikuti oleh 

Republik Indonesia, Republik Pakistan, Republik Mesir, Republik Syiria, 

Republik Irak, Republik Tunisia, Republik Aljazair, dan lain-lain. Dewasa ini 

umumnya dunia Islam mengambil pemerintahan monarki tinggal beberapa saja 

seperti Arab Saudi, Marokko, Yordania, Kuwait dan lain-lain. 

Dari tinjauan singkat mengenai sejarah pemerintah dalam Islam seperti 

yang diberikan diatas ternyata bahwa system pemerintahan dalam Islam 

berkembang mulai dari corak teokratis-demokratis di zaman Nabi Muhammad 

ke corak republik-demokratis di empat khalifah, ke corak monarki-demokratis 

di zaman modern. Perkembangan ini bisa menjadi karena Al-Qur’an tidak 

mengandung ayat yang menentukan system pemerintahan, tetapi hanya 

mengandung prinsip-prinsip dalam menjalankan pemerintahan. Di atas 

prinsip-prinsip inilah perkembangan system itu terjadi dalam sejarah dan 

perkembangan ini terjadi sesuai dengan kondisi zaman dan situasi setempat. 

Yang banyak dipermasalahkan dewasa ini samping system 

pemerintahan adalah system perekonimian. Al-Qur’an juga tidak mengandung 

ayat-ayat mengenai hal ini. Yang dibawa hanyalah prinsip-prinsip, antara lain 

hak milik perorangan diakui, tetapi dalam arti bahwa harta yang dimiliki itu 

11



 
 

hanya merupakan titipan dari Tuhan, Pemilik alam semesta dan segala yang ada 

padanya. Harta tak boleh dikuasai oleh sebagian kecil anggota masyarakatan, 

orang-orang tidak berada mempunyai hak tertentu terhadap harta titipan 

Tuhan itu, dan sumber-sumber kekayaan yang vital tidak boleh dimiliki secara 

perorangan. Diatas ajaran-ajaran dasar dan prinsip-prinsip yang dibawa Al-

Qur’an inilah sistem perkonomian umat Islam dapat disusun. 

Sejarah masa lampau menunjukkan, bahwa harta kekayaan di zaman 

empat khalifah banyak berada di tangan negara, di zaman dinasti-dinasti 

kekayaan pada mulanya dikuasai dinasti-dinasti yang memerintah dan 

kemudian timbul feodalisme. Ajaran tentang hak fakir miskin terhadap 

kekayaan dalam pada itu dilaksanakan melalui lembaga wakaf. Pemilik harta 

mewakafkan sebagian dari hartanya untuk keperluan social, fakir miskin, dan 

sebagainya. Di dunia Islam Timur Tengah harta  yang diwakafkan demikian 

banyak, sehingga sampai sekarang negara-negara disana memerlukan 

departemen-departemen tersendiri untuk mengurus harta-harta yang 

wakafkan itu. Di abad ke-20 ini dunia Islam dipengaruhi oleh teori-teori 

sosialisme barat, dan timbullah teori-teori sosialisme Islam di berbagai dunia 

Islam. Karena, sebagaimana halnya dalam soal ekonomi juga Al-Qur’an tidak 

menyebut sistem, maka sistem perekonomian dalam Islam berkembang sesuai 

dengan perkembangan zaman dan situasi setempat berdasarkan ajaran-ajaran 

dasar dan prinsip-prinsip yang terdapat dalam Al-Qur’an dan Hadits. 

Satu soal penting lain adalah hidup kekeluargaan yang menjadi dasar 

utama hidup kemasyarakatan suatu umat. Ajaran dasar atau prinsip dalam 

hidup kekeluargaan ini adalah adanya perkawinan, adanya perceraian, dan 

bolehnya seorang suami mempunyai istri sampai empat. Dimasa-masa lampau 

wanita mempunyai kedudukan lemah dan banyak bergantung pada kaum pria, 

entah orang tua, saudara, atau suaminya. Karena itu soal perkawinan, 

perceraian, dan mempunyai lebih dari satu istri banyak terletak di tangan kaum 

pria. Orang tualah yang menentukan jodoh gadisnya, suamilah yang 

menceraikan istrinya, dan sekehandak suamilah mengambil istri lebih dari satu. 

Demikianlah ijtihad ulama dimasa lampau, dan demikianlah ajaran Islam 

mengenai perkawinan dan perceraian sampai abad ke-20 ini. Tetapi dengan 

adanya emansipasi wanita di saman modern timbul ijtihad baru. Wanita 

menuntut supaya dalam soal kawin dan cerai mereka juga mempunyai suara. 

Timbullah ajaran baru dalam Islam; cerai tidak terletak di tangan suami tetapi 

12



 
 

di tangan pengadilan agama dan dalam mengambil keputusan suara istri di 

dengar. Suami tidak sekehendak hati lagi dapat mengambil istri tambahan 

tetapi harus seizin istri lebih dari satu, umum dikatakan bahwa sistem 

perkawinan dalam Islam adalah poligami. Tetapi dewasa ini, dengan sulitnya 

suami mengambil istri di samping yang telah ada, sistem perkawinan Islam 

mengambil bentuk monogami sesuai dengan perkembangan zaman dan 

emansipasi wanita. Perubahan sistem ini bisa terjadi karena Al-Qur’an hanya 

mengandung ajaran-ajaran dan prinsip-prinsip yang senantiasa bisa 

disesuaikan penafsiran dan cara pelaksanaannya dengan perkembangan 

zaman. 

Dalam soal hukuman kriminal, memotongan tangan pencuri adalah 

hukuman yang lazin diterima di masa lampau. “potong tangan”  yang terdapat 

dalam Al-Qur’an diartikan secara harfiah. Tetapi di zmana humanisme 

sekarang, “potong tangan” telah diartikan secara metoforis, yaitu mencegah 

orang dari mencuri. Umpamanya dengan memasukannya ke dalam penjara dan 

melatihnya memperoleh ketrampilan tertentu untuk dapat mencari nafkah 

melalui jalan yang halal dan baik. Perubahan arti ini bisa terjadi karena ayat 

tidak menegaskan arti “potong tangan”. 

Dari uraian diatas dapatlah diambil kesimpulan bahwa ajaran-ajaran 

dasar dan prinsip-prinsip yang dibawah 500 ayat tersebut sebelumnya, 

memerlukan banyak penjelasan dan penafsiran melalui ijtihad ulama agar 

ajaran-ajaran dasar serta prinsip-prinsip itu dapat dijalankan oleh umat dalam 

masyarakat. Ijtihad ulama itu berjalan sepanjang zaman semenjak Nabi 

Muhammad wafat dan dalam Islam terdapat ijtihad yang bukan saja jumlahnya 

besar sekali, melainkan juga berbeda, bahkan terkadang bertentangan. Karena 

ijtihad ulama ini juga merupakan ajaran dalam Islam, ajaran Islam itu dalam 

sejarah pada hakikatnya senantiasa bertambah dan berkembang, sehingga 

pada akirnya yang terbanyak terdapat dalam Islam adalah ajaran hasil ijtihad 

ulama yang tidak bersifat mutlak benar, tetapi relatif, berubah dan dapat 

diubah. Dalam pada itu ajaran yang bersifat mutlak benar, kekal, tidak berubah 

dan tak dapat diubah sebagaimana terdapat dalam Al-Qur’an dan Hadist tetap 

sebagaimana ditinggalkan Nabi, tidak bertambah jumlahnya. 

Tetapi dalam perjalanan sejarah, ajaran yang berasal dari ijtihad ulama 

itu diangap pula bersifat absolut dan mutlak benar, kekal dan tak boleh diubah. 

Hal ini menimbulkan dogamtisme ketat, pandangan sempit dan 

13



 
 

ketidakterbukaan terhadap hal-hal yang baru. Perubahan-perubahan yang 

dibawa oleh kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi di cap sebagai bid’ah, 

inovasi yang tidak sejalan bahkan bertentangan dengan agama. Kecederungan 

ini terdapat diseluruh dunia Islam. 

Pandangan inilah, yaitu  bahwa semua arajan dalam Islam adalah 

bersifat mutlak benar, yang banyak menimbulkan hubungan tidak serasi dan 

bertentangan antara orang-orang agama di satu pihak dan orang-orang ilmiah 

dan golongan pemerintah di pihak lain. Dalam pada itu perlu ditegaskan bahwa 

tidak semua orang agama mempunyai pandangan demikian. Golongan 

pembaharu, yang mulai timbul pada abad ke-19, seperti Muhamad Abduh di 

Mesir dan Sayid Ahmad Khan di India, berpegang teguh hanya pada ajaran-

ajaran dasar dan serta prinsip-prinsip yang dikandung Al-Qur’an dan Hadist. 

Ijtihad ulama masa lampau tidak mengikat bagi mereka. Karena itu antara 

golongan pembaharu dan orang-orang ilmuan serta pemerintah tidak mesti 

terjadi pertentangan bahkan antara kedua pihak terdapat kerja sama yang baik. 

Tetapi sayangnya golongan pembaharu demikian di seluruh dunia Islam 

kecil jumlahnya dibandingkan dengan golongan tradisional yang keras 

mempertahankan ijtihad ulama masa lampau, yaitu golongan yang 

berpendapat bahwa semua ajaran Islam bersifat absolut dan tidak boleh 

diubah. Dengan kata lain, diseluruh dunia Islam golongan tradisionallah yang 

terbesar jumlahnya dan terbesar pengaruhnya dalam masyarakat. Dengan 

demikian yang menonjol dalam dunia Islam, sebagaimana digambarkan artikel-

artikel dalam Perkembangan Modern dalam Islam ini, adalah pertentangan 

antara orang-orang agama dan orang-orang pemerintah yang memakai hasil-

hasil ilmu pengetahuan dan teknologi modern dalam memajukkan bangsa dan 

negara masing-masing. 

Tetapi melihat kepada hakekat ajaran Islam, sebagaimana diuraikan 

diatas, hal ini tidak mesti terjadi. Antara agama dan ilmu pengetahuan serta 

teknologi pada dasarnya tidak ada pertentangan. Pertentangan terjadi antara 

penafsiran-penafsiran keagamaan atau ijtihad ulama, yang juga merupakan 

ajaran dalam Islam, dan penemuan-penemuan ilmu pengetahuan serta 

teknologi modern. 

Pertentangan itu untuk masa depan dapat dihilangkan dengan 

menghidupkan kembali sikap para ulama dimasa silam, yang telah dimulai oleh 

kaum pembaharu abad ke-19 dan abad ke-20, yaitu hanya terikat pada ajaran-

14



 
 

ajaran dasar yang terkandung Al-Qur’an dan Hadist. Ajaran-ajaran hasil ijtihad 

ulama tidak mengikat.  

Sikap harus dihidupkan ialah apa yang terkandung dalam hadis Nabi: 

Aku tinggalkan bagimu dua hal, yang jika kamu berpegang padanya, 

sekali-kali kamu tidak akan sesat, yaitu Al-Qur’an dan Sunnah Rasul-nya. 

Dengan berpedoman pada hadis ini pertentangan antara agama dan 

perkembangan modern yang dibawa ilmu pengetahuan dan teknologi modern 

dapat dihilangkan; dan pertentangan antara orang-orang agama dan ilmuwan 

serta orang pemerintahan seperti digambarkan dalam buku Perkembangan 

Modern dalam Islam ini dapat dielakkan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

15



 
 

BAB II 

PEMBAHARUAN DALAM PEMIKIRAN ISLAM 

MODERNISME DAN SEKULARISME 
 

A. MEMAHAMI  MAKNA PEMBAHARUAN ISLAM 

Salah satu bidang kajian Islam yang secara intens dilakukan pengkajian 

oleh kalangan akademisi, ilmuan, dan pemerhati Islam adalah tentang 

pembaruandalam Islam. Hal ini terlihat dari banyaknya kajian yang 

membicarakan tema tersebut, baik mengenai sejarah, tokoh, maupun 

pemikiran pembaruannya. Adanya intensitas perbincangan dan pengkajian 

tersebut menunjukkan bahwa di kalangan umat Islam, khususnya di kalangan 

para ilmuan Islam, telah terbangun suatu pandangan bhwa pembaharuan Islam 

merupakan suatu keniscayaan sekaligus sebagai konsekuensi logis dari 

pengalaman ajaran Islam. 4 

 Meskipun demikian, menurut Din Syamsuddin, terdapat tarik menarik 

yang menjadikan isu pembaruan Islam actual sekaligus kontroversial 

sepanjang sejarah pemikiran Islam. Dengan ungkapan lain bahwa terdapat 

kelompok pro dan kontra terhadap pembaharuan Islam, yaitu antara yang 

menanggap bahwa pembaruan Islam sebagai suatu keharusan untuk 

aktualisasi dan kontekstualisasi ajaran Islam- sebagai paparan singkat di atas, 

dengan yang melakukan penolakan dan penentangan terhadap pembaruan 

Islam karena dipandang bahwa Islam adalah agama pembawa kebenaran 

mutlak sehingga upaya pembaruan dipandang bertentangan dengan watak 

kemutlakan Islam tersebut. Di samping itu, penolakan tersebut didasari oleh 

suatu pandangan bahwa pembaruan (modernitas) adalah produk kebudayaan 

Barat, sedangkan Barat dipandang sebagai musuh Islam dan umat Islam baik 

secara politik maupun cultural. 

  Melihat perbedaan di atas, Din Syamsuddin berpandangan bahwa 

perbedaan mendasar antara yang pro dan kontra pembaruan sesunggunya 

terletak pada kerangka metodologis dalam memahami Islam sehingga 

perbedaan antara keduanya berada dalam wilayah pemahaman dan penafsiran, 

bukan dalam wilayah yang sangat prinsip. Oleh karena itu, pembaruan Islam 

padadataran ini dapat dipandang sebagai suatu keharusan. 

 
4 Fauzi, P3M STAIN Purwokerto Fauzi I Ibda’ Volume 2. No. 1 Januari-Juni 2004.  

16



 
 

  Berkaitan dengan uraian di atas, permasalahan yang perlu untuk 

dilakukan pengkajian adalah : apa hakikat pembaruan Islam itu?. Apa yang 

menjadi dasar atau dapat dijadikan landasan bagi pemaruan Islam, serta 

bagaimana pembaruan Islam itu dijalankan?. Persoalan-persoalan itulah yang 

akan dikaji dalam tulisan ini; dengan tujuan akan diperoleh pemahaman secara 

teoretis terhadap hakekat makna pembaruan Islam, dasar atau landasan bagi 

upaya pembaruan Islam, serta subtansi metode pembaruan Islam. 

1. Hakikat Pembaruan Islam 

 Dalam kosa kata “Islam” term pembaruan digunakan kata tajdid, 

kemudian muncul berbagai istilah yang dipandang memiliki relevansi makna 

dengan pembaruan, yaitu modernism, reformisme puritanisme, revivalisme, 

dan fundamentalisme. Di samping kata tajdid, ada istilah  lain dalam kosa kata 

Islam tentang kebangkitan atau pembaruan, yaitu kata islah. Kata tajdid bisa 

diterjemahkan sebagai “pembaharuan” dan islah sebagai “perubahan”. Kedua 

kata tersebut secara bersama-sama mencerminkan suatu tradisi yang berlanjut, 

yaitu suatu upaya menghidupkan kembali keimanan Islam beserta praktik-

praktiknya dalam komunitas kaum muslim. 5 

  Berkaitan dengan hal tersebut, pembaruan dalam Islam bukan hal yang 

menyangkut dengan dasar atau fundamental ajaran Islam, artinya bahwa 

pembaruan Islam bukanlah dimaksudkan untuk mengubah, memodifikasi, atau 

merevisi nilai-nilai dan prinsip-prinsip Islam supaya sesuai dengan selera 

zaman, melainkan lebih berkiatan dengan penafsiran atau interpretasi 

terhadap ajaran-ajaran dasar agar sesuai dengan kebutuhan perkembangann 

serta perkembangan zaman. Terkait dengan ini maka dapat dipahami bahwa 

pembaruan merupakan aktualisasi ajaran tersebut dalam perkembangan 

sosial.6 

  Senada dengan hal di atas. Din Syamsuddin mengatakan bahwa 

pembaruan Islam merupakan rasionalisasi pemahaman Islam dan 

kontekstualisasi nilai-nilai Islam ke dalam kehidupan. Sebagai salah satu 

pendekatan pembaruan Islam, rasionalisasi mengandung arti sebagai upaya 

 
5Lihat John O. Voll, Pembaharuan dan Perubahan dalam sejarah Islam : tajdid dan Islah. 

Dalam John L. Esposito (ed), Dinamka Kebangunan Islam: watak, proses, dan tantangan. 
Terjemahan Bakri Siregar (Jakarta: Rajawali Press, 1987), h. 21-23.. 

6Lihat Azyumardi Azra, Pergolakan Politik Islam dari Fundamentalisme, Modernisme 
hingga Post Modrnisme (Jakarta: Paramadinah, 1996), h. 30. 

17



 
 

menemukan subtansi dan penanggalan lambang-lambang, sedangkan 

kontekstualisasi mengandung arti sebagai upaya pengaitan subtansi tersebut 

dengan pelataran sosial-budaya tertentu dan penggunaan lambang-lambang 

tersebut untuk membungkus kembali subtansi tersebut. Dengan ungkapan lain 

bahwa rasionalisasi dan kontektualisasi dapat disebut sebagai proses subtansi 

(pemaknaan secara hakiki etika dan moralitas) Islam ke dalam proses 

kebudayaan dengan melakukan desimbolisasi (penanggalan lambang-

lambang) budaya asal (baca: Arab), dan pengalokasian nilai-nilai tersebut ke 

dalam budaya baru (lokal). Sebagai proses subtansiasi, pembaruan Islam 

melibatkan pendekatan subtantivistik, bukan formalistic terhadap Islam. 

2. Ciri-ciri Umum Gerakan-gerakan Pembaruan 

Korelasi antara ide-ide pembaruan yang dikembangkan oleh gerakan 

dan para pengikutnya merupakan karakteristik umum yang lain. Penting 

dicatat bahwa masing-masing gerakan yang disebut di atas, dengan 

pengecualian NU, didukung oleh kelas entrepreneur tertentu. Ini sesuai dengan 

apa yang disebut oleh teori Geertz “masjid dan pasar”, yang menunjuk pada 

hubungan historis dan fungsional antara Islam dan perdagangan. Dalam 

kenyataannya, pendiri dan pemimpin terkemuka gerakan-gerakan reformis 

Islam di Indonesia berasal dari kalangan pedagang. Ahmad Dahlan, pendiri 

Muhammadiyah adalah seorang pedangan. Para pengganti dan pengikutnya 

juga kaum pedangan. 

  Demikian pula, Serikat Islam adalah sebuah organisasi dagang yang 

didirikan oleh seorang pedagang sukses, yang kemudian berkembang menajdi 

gerakan politik. Al-Irsyad juga dipelopori oleh pedagang Arab Indonesia. 

Demikian pula halnya dengan Persatuan Islam yang para pendirinya, Haji Zam-

zam danHaji Muhammad Junus adalah guru-guru agama sekaligus pedagang 

terkemuka. Mereka datang dari keluarga pedagang yang pindah dari 

Palembang (Sumatra Selatan) kemudian menetap di Bandung (Jawa Barat). 

Gerakan ini menunjukkan tendensi modernisnya, khususnya setelah Ahmad 

Hassan bergabung ked ala gerakan ini. Hassan sendiri berasal dari Singapura 

dan pindah ke Surabaya (Jawa Timur), lalu menetap di Bandung meneruskan 

kariernya sebagai seorang pedagang. Secara signifikan, berbagai faktor ini tidak 

memainkan peran besar dalam pendirian NU, sebuah organisasi yang 

disponsori oleh ulama yang berakar kuat di pesantren. Meskipun demikian, ia 

18



 
 

mirip dengan gerakan Islam lain dalam arti bahwa pendirinya adalah orang-

orang dari kelas atas, bila dibandingkan dengan para pendukungnya. 

  Jika para pendiri dan pemimpin empat gerakan Islam pertama 

adalah pedagang kelas menengah dan pegawai negeri, para umumnya para 

pemimpin NU adalah santri tuan tanah kelas menengah dari kalangan 

pedesaan. Meskipun kedua kelompok ini termasuk kelompok menengah, 

mereka sangat berbeda satu dari yang lain. Mereka yang termasuk kelompok 

pertama banyak dipengaruhi oleh semangat masyarakat liberal, sedangkan 

yang kedua umumnya tinggal dan masyarakat yang relatif tertutup. Perbedaan 

ini pada akhirnya mempengaruhi orientasi gerakan-gerakan tersebut. 

Hubungan antara gagasan pembaruan dan kegiatan ekonomi tampaknya 

merupakan sebuah fenomena universal. Wertheim Geertz menemukan apa 

yang mereka sebut sebagai sebuah analogi yang mencolok ketika mereka 

menganggap adanya paralelisme antara reformisme Protestan Eropa abad ke-

16 dan ke-17 serta pembaruan Islam di Indonesia pada awal abad ke-20. 

Bahkan, Weber menunjukkan bahwa mereka yang merupakan kelas pedagang 

besar, kaum borjuis, pedangan, pemilik modal, dan ahli-ahli teknis, terutama 

adalah kaum Protestan. Kegiatan kapitalis secara ekstrem berkembang di 

kalangan gereja-gereja protestan dan Calvinis Huguenot Prancis, kelas 

pedagang Belanda, dan kaum puritan Inggris. Di Indonesia, ide-ide pembaruan 

tumbuh secara sadar di kalangan kelas pedagang dan kelas menengah 

komunitas urban. Mobilitas para pedagang memiliki peran besar dalam 

menyebarkan ide-ide tersebut. 

  Sebagai pedagang batik, Ahmad Dahlan, misalnya, sering mengunjungi 

satu kota ke kota lainnya untuk tujuan bisnis. Jaringan perdagangannya 

memberikan sebuat platform untuk menyebarkan ide-ide Muhammadiyah saat 

organisasi ini diizinkan untuk beroperasi di luar Yogyakarta. Munculnya 

cabang-cabang Muhammadiyah di beberapa kawasan disebabkan oleh 

diskursus ini; dalam banyak kasus mereka sesungguhnya disponsori oleh para 

pedagang lokal. Mobiltas sosial. Terdapat hubungan antara ide-ide pembaruan 

dan mobilitas horizontal kelompok-kelompok tertentu. Mobilitas yang 

merupakan elemen penting modernisasi, ini bisa ditemukan dalam kelas 

masyarakat pedagang di banyak bagian dunia pada tahun-tahun pertama abad 

ke-20. Orang yang sering pindah dari satu tempat ke tempat lain menunjukkan 

kesiapan mereka – sekurang-kurangnya secara psikologis untuk meninggalkan 

19



 
 

batas-batas tradisional yang merupakan bagian dari kultur mereka sejak kecil. 

Hal ini juga menunjukkan kesiapan mereka beradaptasi dengan lingkungan 

baru, di tempat mereka bisa hidup dan berkembang dalam atmosfer baru. 

Daniel Lerner menyebut orang-orang seperti ini sebagai memiliki kepribadian 

yang mobil (mobile personality), yang ditandai oleh kapasitas tinggi untuk 

melakukan identifikasi dengan aspek-aspek baru dari lingkungannya. Mereka 

dibekali dengan mekanisme yang dibutuhkan untuk mengakomodasi tuntutan-

tuntutan baru yang muncul di luar pengalaman mereka sehari-hari. 

  Demikian pula, kegiatan kewirausahaan Ahamd Dahlan dan pemimpin 

beberapa gerakan lain pada saat itu mempermudah untuk membentuk sikap-

sikap semacam itu, dibandingkan dengan kelompok non-pedagang. 

Menggunakan istilah Wertheim, para pemimpin reformis ini bisa dikatakan 

sebagai pedagang urban dari periode pertama abad ini. Falsafah etika dan iman 

mereka menunjukkan individualism dan rasinalisme borjuis yang tipikal 

(khas), yang menganggap manusia tidak sebagai suatu totalitas (keseluruhan), 

tetapi sebagai sebuah kumpulan individu. Sebagimana kau urban melawan 

otoritas bangsawan feodal dan tradisi feodal, demikian pla mereka melawan 

otoritas ulama yang dihormati dan tradisi-tradisi keagamaan tertentu. Mereka 

tinggal di sebuah dunia yang menawarkan kesempatan kepada individu yang 

energetic dan sadar serta penuh percaya diri. 

  Mereka tidak menganggap sebagai dosa untuk mencapai kekayaan 

duniawi; mereka bisa menjadi Muslim saleh dengan mengabdikan diri mereka 

dengan rajin dan jujur pada usaha bisnis mereka. Nilai-nilai keagamaan dalam 

kenyataannya memotivasi mereka pada masa tertentu untuk meraih 

kesuksesan dunia. Purifikasi praktik keagamaan dan signifikansi sosialnya. 

Paralel lain dapat dilihat dalam keyakinan mereka bahwa agama harus 

dibersihkan dari ritualisme dan mistisisme yang menyimpang. Ini membawa 

pada sikap bahwa kehidupan mereka harus hemat, aktif, dan bertanggung 

jawab.7 Dalam aplikasinya, sikap ini mendorong gerakan-gerakan pemburuan 

dan khususnya Muhammadiyah untuk mencari signifikansi sosial bagi setiap 

bentuk ritual agar ritual tersebut tidak terpisah dari etika sosial. Terdapat 

 
7Syafiq A. Mughni, “Islam dan Modernisasi dengan Rujukan Khusus Terhadap Masalah 

Indonesia”. Makalah disampaikan dalam Inagurasi Mahasiswa Baru Universitas 
Muhammadiyah Surabaya, 1985, hlm.14. 

20



 
 

kualitas keduniaan tertentu dari pendekatan ini yang hampir bisa 

dikualifikasikan sebagai anti-tasawuf. 

Namun ketika hal ini dipertimbangkan secara hati-hati, kita menemukan 

bahwa masalah yang sebenarnya tidaklah demikian; masalahnya hanya 

menyangkut pemahaman yang bebeda tentang tasawuf di pihak 

Muhammadiyah, yang menurutnya tidak mewakili penolakan terhadap dunia 

temporal. Suatu ritual yang sangat individualistik dan mengisolasi 

ditransformasikan oleh gerakan ini ke dalam usaha positif untuk kepentingan 

masyarakat karena mistisisme yang menolak semua hal yang bersifat duniawi 

dan hanya menggiring pada asketisme tidak diterima oleh Muhammadiyah. 

Nilai memperoleh kekayaan dunia terletak pada kemampuan untuk 

memfasilitasi ibadah agama. Dalam pengertian ini, hal tersebut sesuai dengan 

pandangan Islam yang mengajarkan bahwa seorang mukmin yang kaya (kuat 

secara ekonomis) lebih baik dari pada seorang mukmin yang miskin.  

Meskipun ada beberapa kemiripan antara reformisme Protestan di 

Eropa dan reformisme Islam di Indonesia, terdapat juga banyak perbedaan. 

Secara historis, reformisme Protestan muncul sebagai reaksi terhadap apa yang 

dipahami sebagai penyelewengan sistematis terhadap agama, sedangkan 

reformisme Islam di Indonesia muncul sebagai respons terhadap kurangnya 

ketertarikan pada praktik agama dan terhadap dominasi kultural dan politik 

Barat. Jika latar belakang ini tidak dipahami secara benar, mereka yang 

mengharapkan reformasi Islam di Indonesia akan melahirkan hasil yang sama 

sebagaimana protestantisme di Barat akan merasa kecewa. Wertheim 

merefleksikan perasaan ini dengan menyimpulkan bahwa reformisme Islam di 

Indonesia telah melahirkan literalisme, kekakuan, ekslusivisme, dan 

komunalisme. Sistem nilai Islam tentang persaudaraan, tanggung jawab 

bersama, koperasi, larangan praktik riba, yang telah tercampur dengan elemen-

elemen sosial dan budaya Indonesia seperti gotong royong dan rasa memiliki 

bersama, menggiring orang berasumsi bahwa kapitalisme Barat mungkin sulit 

dilaksanakan dalam gerakan pembaruan Islam Indonesia. 

Mengharapkan munculnya kapitalisme Barat dalam masyarakat Islam 

karenanya meremehkan sistem nilai-nilai Islam yang berbeda dari nilai-nilai 

Protestan. Namun, munculnya gerakan-gerakan reformasi Islam yang 

mengunakan secara implisit argumen-argumen Weberian mempertanyakan 

klaim Weber yamg menyatakan tendensi rasional tidak bisa ditemukan di luar 

21



 
 

Eropa. Kajian sosiologis menunjukan bahwa dunia Islam mengalami transisi 

dari ekonomi moneter ke kultur rezim agraris dam militer.8 Di Indonesia (Jawa), 

kegiatan perdagangan kawasan pantai utara pada abad ke-15 dan ke-16 

berpindah kepada masyarakat agraris daerah pedalam. Muhamadiayah yang 

muncul di lingkungan kerajaan Yogyakarta yang agraris mengabdikan dirinya 

untuk menghidupkan tradisi kosmopolitanisme Islam. Semangat rasionalisme 

yang dianjukan oleh gerakan ini harus berhadapan dengan tendensi khurafat 

dan irrasional orang-orang di kawasan administratif kerajaan itu. Dalam 

mencari tujuan humanistik dan keagamaan, rasionalisasi juga menganggap 

praktik ritual tertentu yang tidak memiliki dasar agama dan yang boros 

(mubazir) sebagai tidak bermanfaat. Pendekatan rasional seperti ini pada 

giliran selanjutnya melahirkan reaksi dari kelompok tertentu kalangan 

komunitas Muslim. Reaksi yang dinilai berdasarkan alasan agama ini 

sesugguhnya dimotivasi oleh faktor-faktor sosial ekonomi. 

 

2. Landasan bagi Pembaruan Islam 

Sebagaimana diuraikan di awal tulisan ini bahwa pembaruan Islam 

merupakan suatu keharusan bagi upaya aktualisasi dan kontekstualisasi Islam. 

Merupakan suatu keharusan bagi upaya aktualisasi dan kontekstualisasi Islam. 

Berkaitan dengan hal ini, persoalan yang perlu dijawab adalah hal-hal apa saja 

yang dapat dijadikan pijakan (landasan) atau pemberi legitimasi bagi gerakan 

pembaruan Islam (tajdid). Di antara landasan dasar yang dapat dijadikan 

pijakan bagi upaya pembaruan Islam adalah landasan teologis, landasan 

normatif, dann landasan historis. 

Menurut Achmad Jainuri, ide, tajdid berakar pada warisan pengalaman 

sejarah kaum Muslim. Warisan tersebut adalah landasan teologis yang 

mendorong munculnya berbagai gerakan tajdid (pembaruan Islam).9 

Selanjutnya - masih menurut Achmad Jainuri- Landasan teologis itu 

terformulasikan dalam dua bentuk keyakinan, yaitu: pertama, keyakinan 

bahwa Islam adalah agama universal ( universalisme Islam). Sebagai agama 

 
8Bryan S. Tuner, Capitalism and Class in the Middle East: Theories of Social Change and 

Economic Devolement (London: Heinemann Educational Book, 1984), hlm.30. 

9Achmad Jainuri, Landasan Teoligis gerakan Pembaruan Islam” dalam jurnal Ulumul 
Qur’an, No. 3 Vol. VI. Tahun 1995, hlm. 38. 

22



 
 

universal, Islam memiliki misi rahmatan li al-‘alamin, memberikan  rahmat bagi 

seluruh alam.   

Universalitas Islam ini dipahami sebagai ajaran yang mencakup semua 

aspek kehidupan, mengatur seluruh ranah kehidupan umat manusia, baik 

berhubungan dengan habl min Allah (hubungan dengan sang Kalik), habl min 

an-nas (hubungan dengan sesama umat manusia), serta habl min al-‘alam 

(hubungan dengan alam lingkungan).10 Dengan terciptanya harmoni pada 

ketiga wilayah hubungan tersebut maka akan tercapai kebahagian hidup sejati 

di dunia dan di akhirat karena Islam tidak hanya berorientasi duniawi, tetapi 

duniawi dan ukhrawi secara bersama-sama.11  

Konsep universalisme Islam itu meniscayakan bahwa ajaran Islam 

berlaku pada setiap waktu, tempat, dan semua jenis manusia, baik bagi bangsa 

Arab maupun non-arab dalam tingkat yang sama, dengan membatasi diri pada 

suatu bahasa, tempat, masa, atau kelompok tertentu. Dengan ungkapan lain 

bahwa nilai universalisme itu tidak bisa dibatasi oleh formalisme dalam bentuk 

apapun.12 

Senada dengan hal di atas, Din Syamsuddin mengatakan bahwa watak 

universalisme Islam meniscayakan adanya pemahaman selalu baru untuk 

menyikapi perkembangan kehidupan manusia yang selalu berubah. Islam yang 

universal -shalih li Kulli zaman wa makan—menuntut aktualisasi nilai-nilai 

Islam dalam konteks dinamika kebudayaan. Kontekstualisasi ini tidak lain dari 

upaya menemukan titik temu antara hakikat Islam dan semangat zaman. 

Hakikat Islam yang rahmatan li al-‘alamin berhungan secara simbiotik dengan 

semangat zaman, yaitu kecondongan pada kebaruan dan kemajuan. 

Pencapaian cita-cita kerahmatan dan kesemestaan sangat bergantung 

pada penemuan-penemuan baru akan metode dan teknik untuk mendorong 

kehidupan yang lebih baik dan lebih maju. Din Syamsuddin mengatakan bahwa 

keuniversalan mengandung muatan kemodernan. Islam menjadi universal 

 
10 Ibid. 

11Lihat misalnya Q.S. 28: 77. 

12 Lihat Nurcholish Madjid, Islam, Doktrin dan Peradaban (Jakarta: Paramadina, 1992), 
hlm. 360-362; Saiful Muzani (ed.), Islam Rasional Gagasan dan Pemikiran Prof. Dr. Harun 
Nasution (Bandung: Mizan, 1996), hlm. 32-33. 

23



 
 

karena mampu menampilkan ide dan lembaga modern serta menawarkan etika 

modernisasi.13 

Kedua, keyakinan bahwa Islam adalah agama terakhir yang diturunkan 

Allah SWT, atau finalitas fungsi kenabian Muhammad SAW, sebagai seorang 

rasul Allah. Dalam keyakinan umat Islam, terpatri suatu doktrin bahwa Islam 

adalah agama akhir zaman yang diturunkan Tuhan bagi umat manusia; yang 

berarti pasca-Islam sudah tidak ada lagi agama yang diturunkan Tuhan; dan 

diyakini pula bahwa sebagai agama terakhir, apa yang dibawa Islam sebagai 

suatu yang paling sempurna dan lengkap yang melingkupi segalanya dan 

mencakupi sekalian agama yang diturunkan sebelumnya.14 Al-Quran adalah 

kitab yang lengkap, sempurna, dan mencakupi segalanya; tidak ada satu 

persoalan pun yang terlupakan dalam Al-Quran.15 Keyakinan yang sama juga 

terhadap keberadaan Nabi Muhammad SAW, sebagai Nabi akhir zaman 

(khatam al-anbiya’), yang tidak akan lahir (diutus) lagi seorang Nabi pun 

setelah Nabi Muhammad SAW., dan risalah yang dibawa Muhammad diyakini 

sebagai risalah yang lengkap dan sempurna. 

Achmad Jainuri mengatakan bahwa keyakinan akan Muhammad sebagai 

Nabi penutup hendaknya dipahami bahwa berhentinya fungsi kenabian bukan 

berarti terputusnya pertunjuk Tuhan kepada umat manusia. Kondisi ini 

mengacu pada ide bahwa setelah fungsi kenabian Muhammad selesai, secara 

fungsional, peran ulama dipandang sangat penting untuk memelihara dinamika 

ajaran Islam. Hal ini dipandang tidak berlebihan karena ulama adalah pewaris 

para nabi (al’ulama’waratsah al-anbiya’). Dari kalangan ulama itulah muncul 

para mujaddid  yang secara fungsional memelihara dinamika ajaran Islam yang 

dibawa oleh Muhammad SAW. sebagai pengemban risalah terakhir dari Tuhan. 

Dengan perkataan lain, kontinuitas petunjuk agama wahyu dari Nabi Adam 

hingga Muhammad melalui para Nabi, sedangkan dari Muhammad ke 

penerusnya melalui para mujaddid yang secara institusional dimanifestasikan 

dalam berbagai ragam pemikiran serta gerakan tajdid.16 

 
13 M. Din Syamsuddin, “Mengapa”, hlm. 68.  

14Lihat Maulana Muhammad ali, The Religion of Islam (Cairo: The Arab Writer 
Publisher & Printers, t.t.) hlm. 3. 

15Lihat misalnya Q.S. 5 : 3; Q.S. 14: 89. 

16Lihat Achmad Jainuri,”Landasan”, hlm 30-40. 

24



 
 

Landasan normatif yang dimaksud dalam kajian ini adalah landasan 

yang diperoleh dari teks-teks nash, baik Al-Quran dan Al-Hadis. Banyak ayat Al-

Quran yang dapat dijadikan pijakan bagi pelaksanaan tajdid dalam Islam karena 

secara jelas mengandung muatan bagi keharusan malakukan perubahan. Di 

antaranya surat Adh-Dhuha ayat 4: 

     

Artinya: 

“Sesungguhnya yang kemudian itu lebih baik bagimu dari pada yang dahulu.” 

 Ayat lainya adalah surat Ar-Ra’d ayat 11: 

  

Artinya: 

“Sesungguhnya Allah tidak akan mengubah apa yang ada pada suatu kaum 

sehinggga mengubah apa yang ada dalam diri mereka sendiri....” 

Dari ayat di atas, tampak jelas bahwa untuk mengubah status umat dari 

situasi rendah menjadi mulia dan terhormat, umat Islam sendiri harus 

berinisiatif dan berikhtiar mengubah nasip mereka, baik pola pikirnya maupun 

prilakunya. Dengan demikian, kekuatan-kekuatan pembaru dalam masyarakat 

harus selalu ada karena dengan itulah masyarakat dapat melakukan 

mekanisme penyesuaian dalam derap langkah dinamika sejarah. 17  

Sementara itu, dalam hadis nabi bisa kita temukan adanya teks hadis 

yang menyatakan, “Allah akan mengutus kepada umat ini pada awal abad 

seseorang akan memperbarui (pemahaman) agamanya.” Menurut achmad 

Jainuri, di kalangan para pakar terdapat perbedaan interpretasi mengenai kata 

‘ala ra’si kulli mi’ati sanah (setiap awal abad) ini berkaitan dengan saat 

munculnya sang mujaddid. Sebagian lain mengaitkan dengan tanggal kematian. 

Hal ini sesuai dengan tradisi penulisan beografi dalam Islam yang biasanya 

 
17Lihat Hamzah Yaa’qub, Pemurnian, hlm 5. 

25



 
 

hanya menunjuk tanggak kematian seseorang. Jika arti kata tersebut dikaitkan 

dengan tanggal kelahiran, sulit dipahami karena sebagian mereka – yang 

disebutkan dalam daftar literatur sejarah Islam- telah meninggal dunia pada 

awal abad , yang berarti bahwa mereka belum melakukan pembaruan. Atas 

dasar ini, sabagian lagi memahami dalam pengertian lebih longgar dam 

menyatakan bahwa yang penting mujaddid yang bersangkutan hidup dalam 

abad yang dimaksud. 18  

Terlepas dari adanya perdebatan sebagaimana diatas (dalam memaknai 

awal abad), yang jelas bahwa ide tajdid dalam Islam memiliki landasan normatif 

dalam teks hadis Nabi. Pada awal perkembagannya, sewaktu nabi Muhammad 

SAW, masih ada dan pengikutnya masih terbatas pada bangsa Arab yang 

pusatnya di Mekah dan Madinah, Islam diterima dan dipatuhi tanpa hambatan. 

Semua pengikutnya berkata, “sami’na waatha’na”. 19 

Dalam perkembangannya, Islam, baik secara etnografis maupun georafis 

menyebar luas; segi intelektual pun membuahkan umat yang mulai dari ilmu 

kalam, ilmu hadis, ilmu fiqh, ilmu tafsir, filsafat, tasafuf, dan lainya, terutama 

dalam masa empat abad semenjak ia sempurna diturunkan.20 Umat Islam dalam 

periode itu dengan segala ilmu yang dikembangkannya, berhasil mendominasi 

peradaban dunia yang cemerlang,21 sampai mencapai puncaknya pada abad 

XII-XII M. Pada masa inilah ilmu pengetahuan keislamam berkembang sampai 

puncaknya, baik dalam bidang agama maupun dalam bidang non-agama. Pada 

zaman itu pula para pemikir Muslim dihasilkan.22 Mereka telah bekerja sekeras-

kerasnya melakukan ijtihad sehingga terbina apa yang kemudian dikenal 

sebagai kebudayaan Islam. 

Setelah mulai kurun waktu lebih kurang lima abad sampai kepuncak 

kejayaannya, sejarah kemajuan Islam Mengalami kemandekan; Islam menjadi 

statis atau dikatakan mengalami kemunduran. Masa demi masa 

 
18Achmad Jainuri, “Landasan”, hlm  40 

19Lihat Q.S. Al. Baqarah[2] : 285.  

20Q.S. Al-Baqarah[2]:85. 

21Lihat Lothrop Stoddard, Dunia Baru Islam (The New Word of Islam), terj. M. Mulyadi 
Djoyomartono dkk. (Jakarta: Gunung Agung, 1966), hlm 11, 16-17; H.A.R. Gibb, 
Mohammedanism: A Historical Survey (New York: A Galaxy Book, 1962), hlm 7-8. 

22Lihat Harun Nasution, Pembaruan dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan Gerakan 
(Jakarta: Bulan Bintang, 1994), hlm. 11 

26



 
 

kemundurannya semakin terasa. Pintu Ijtihad dinyatakan tertutup digantikan 

dengan taklid yang merajalela sampai menenggelamkan umat Islam ke lubuk 

terdalam pada abad XVIII.23 Meskipun demikian, upaya pembaruan senantiasa 

terjadi, dimana dalam  suasana seperti digambarkan di atas, yaitu sejak abad XII 

M (peralihan ke abad XIV M) Ibnu  Taimiyah telah tampil membendungnya 

(melakukan pembaruan).24  

Pembaruan yang dilakukan oleh Ibnu Taimiyah ditujukan pada tiga 

sasaran utama, yaitu sufisme, filsuf yang mendewakan rasionalisme, dan teologi 

Asy’ariyah yang cenderung pasrah pada kehendak Tuhan dan totalistik. 

Ketiganya dipandang menyimpang dari ajaran Islam sehingga dalam 

memberikan keritik selalu disertai kepada umat Islam agar kembali kepada Al-

Quran dan As-sunnah serta Memahaminya.25  

Dalam perkembangan sejarahnya bahwa gerakan pembaruan pasca 

Ibnu Taimiyah terus mengalami dinamisasi, kontinuitasnya, serta mengalami 

beberapa variasi corak dan penekanannya masing-masing sesuai dengan 

konteks waktu, tempat, dan problem yang dihadapi. Gerakan-gerakan 

pembaruan itu dapat diklasifikasikan menjadi dua, yaitu gerakan pembaruan 

pramodern dan gerakan pembaruan pada masa modern. 

Gerakan pembaruan pramodern (pasca-Ibnu Taimiyah) mengambil 

bentuknya, terutama pada abad XVII dan XVIII M. Sementara itu, gerakan 

modern, terutama dimulai pada saat jatuhnya Mesir ke tangan Napoleon 

Bonaparte (1796-1801 M), yang menginsafkan umat Islam tentang rendahnya 

kebudayaan dan peradaban yang dimilikinya, serta memunculkan kesadaran 

akan kelemahan dan keterbalakangan. 26  

Gerakan pembaharuan Islam secara garis besar terbagi dalam dua batasan 

dekade, yaitu pramodern (abad XVII dan XVIII M) dan Modern (mulai abad XIX 

 
23Lihat L.Stoddard, dunia Baru, hlm 29. 

24Taqi Ad-Din Ahmad Ibn Taimiyah (1263-1326), adalah pemikir dan penulis terbesar 
pada masanya. Ia menjadi guru besar mazhab Hanbali di Universitas Damaskus. Lihat H.A.R. 
Gibb, Mohammedanism, hlm 162; S.F. Mahmud, The Story of Islam (London & Decca: Oxford 
University press, 1960), hlm148-149. 

25M. Amin Rais,”Kata Pengantar”, dalam John J. Donohue dan John L. Esposito (eds), 
Islam dan Pembaruan: Ensiklopesia Masalah-masalah, terj. Machnum husein( Jakarta: Rajawali 
Press, 1993), hlm.ix. 

26Lihat Harun Nasution , Pembaharuan hlm. 14; Zulbadri Idris,”Pembaruan Islam 
Sebelum Periode Modern”, dalam Jurnal Media Akamedika, No.29. Tahun XIV/1998, hlm. 56. 

27



 
 

M). Namun, sebagaimana dikemukakan oleh Fazlur Rahman, gerakan 

pembaruan yang dilancarkan pada abad tersebut pada dasarnya menunjukan 

karakteristik yang sama dengan gagasan pokok Ibnu Taimiyah yang dipandang 

sebagai bapak tajdid, yaitu gerakan-gerakan pembaruan tersebut 

mengedepankan rekonstruksi sosio-moral masyarakat Islam sekaligus 

melakukan koreksi sufisme yang terlalu menekankan individu dan 

mengabaikan masyarakat.27  

Adanya karakteristik yang sama pada gerakan-gerakan pembaruan 

Islam, baik pramodern maupun modern tersebut dapat dilihat, misalnya pada 

abad XVII M. Syekh Ahmad Sirhindi telah meletakkan dasar teori reformasi yang 

sama dengan Ibnu Taimiyah, juga menetapkan pelaksanaan ajaran syariah 

dalam kehidupan sehari-hari. Kemudian, gerakan wahabiah pada abad XVIII M 

yang di pelopori Muhammad bin Abdul Wahab di pandang lebih radikal dan 

tidak mengenal kompromi terhadap semua pengaruh yang “non-Islam” 

terhadap amal ibadah. Gerakan-gerakan serupa juga muncul di kawasan dunia 

Islam lainya. Abad XVIII M Shah Waliyullah di India melakukan hal yang sama 

dengan apa yang dilakukan oleh Syekh Ahmad dalam sikapnya terhadap ajaran 

sufi yang menyimpang, namun, yang membedakannya dengan pendahulunya, 

gerakan Shah Waliyullah juga memasuki kehidupan sosial politik. Ia menentang 

ketidakadilan sosial ekonomi yang menimpa rakyat, mengkeritik beban pajak 

yang di tanggung kaum petani, serta menyeru kaum Muslimin untuk 

menegakkan sebuah negara teritorial di India yang manyatu kedalam bentuk 

sebuah kekaisaran yang bersifat internasional. 28   

Gerakan perubahan pramodern dengan dasar “kembali kepada Al-Quran 

dan As-Sunnah serta ijtihad” sebagaimana diatas , juga mewarnai gerakan 

pembaruan pada era modern (abad XIX dan XX M). Misalnya, gerakan 

pembaruan yang digerakkan dan dicetuskan oleh Muhammad Abduh, yang 

dirumuskan dalam empat aspek, yaitu: 

 
27M. Amin Rais,” Kata Pengantar”, hlm. X ; Lihat lebih lanjut pada Fazlur Rahman, 

Revival and Refirm in Islam; dalam P.M Holt.  ANN K.S. Lambton, Bernard Lewis (ed), The 
Cambridge History of Islam Vol. 2B (Cambridge: Cambridge Universty Press, 1970) hlm. 636-
656. 

28Achmad Jainuri, “ Tradisi Tajdid dalam Sejarah Islam (Bagian Kedua)”. Dalam suara 
Muhammadiayah, No. 06/80/1995, hlm. 25. 

28



 
 

1. pemurnian Islam dari berbagai pengaruh ajaran dan pengalaman yang tidak 

benar (bid’ah dan khufarat); 

2. pembaruan sistem pendidikan tinggi Islam; 

3. perumusan kembali doktrin Islam sejalan dengan pemikiran modern; 

4. pembelaan Islam terhadap pengaruh-pengaruh dan serangan-serangan 

Eropa.29 

Apa yang dilakukan oleh Abduh tersebut menunjukan adanya 

karakteristik yang sama dengan era sebelumnya, yaitu adanya purifikasionis-

reformis. Apa yang dilakukannya itu hanya sebagai salah satu contoh, tentunya 

dapat ditemukan juga dalam gerakan dan pemikiran yang dilakukan tokoh lain. 

Berkaitan dengan berkesinambungan karakteristik gerakan pembaruan 

Islam, baik pramodern maupun modern, menurut Voll, dapat terlihat pula pada 

tiga bidang atau tema yang digelorakan, yaitu: 

1. seruan untuk kembali pada penerapan ketat Al-Quran dan As-Sunnah Nabi; 

2. keharusan adanya ijtihad; 

3. penegasan kembali keaslian dan keunikan pengalaman Al-Quran yang 

berbeda dengan cara-cara sintesis dan keterbukaan pada tradisi Islam 

lainnya.30 

Uraian diatas menunjukan bahwa ide pembaruan Islam yang 

berlandaskan teologis dan normatif, secara historis menunjukan relevansi 

dengan kedua landasan tersebut (teologis dan normatif). Oleh karena itu, 

gerakan tajdid (pembaruan Islam) memiliki akar historis yang kuat sebagai 

pijakan kontinuitas gerakan pembaruan Islam kini dan yang akan datang. 
 

3. Kaum Muda Intelek dan Pembaruan 

Berbeda dengan haji dan pelajar di tanah Arab, mereka yang pergi ke 

Kairo(terutama ke Universitas Al-Azhar) tidak memainkan peranan dalam 

transmisi pengetahuan ke kampung mereka sampai dekade-dekade awal abad 

ke-20. Jumlah pelajar Indonesia di Kairo semakin bertambah pada perempat 

pertama abad ke-20. Sebagian besar mereka sudah aktif dalam gerakan 

perubahan Islam modern di Indonesia. Dalam arti mereka merupakan generasi 

 
29Lihat lebih lanjut, Achmad Jainuri, Obid, hlm. 25-26. 

30John O. Voll,” Pembaruan.” hlm. 26.  

29



 
 

kedua  reformisme Islam.31 Meskipun sejak 1890 di Al-Azhar sudah ada jabatan 

syaikh riwaq Jawa,32 yaitu pembina murid-murid dari kawasan Jawa, 33jumlah 

mereka masih marginal.34 Jika Dar Al-‘Ulum,35 menurut sebuah studi, lebih 

disukai oleh, para pelajar dari Jawa pada periode awal daripada Al-Azhar,36 

marginalitas ini tidak hanya dalam jumlah, tetapi juga dalam ketertarikan pada 

pemikiran-pemikiran keagamaan yang disebarkan oleh Muhammmad ‘Abduh 

di Al-Azhar pada saat itu. Dapat dikemukakan bahwa Al-Azhar tidak pernah 

menjadi lembaga pendidikan reformis meskipun ada upaya-upaya yang 

dilakukan oleh ‘Abduh. Kegagalan ini disebabkan oleh oposisi yang kuat dari 

 
31Untuk kajian tentang murid-murid dan peran mereka dalam gerakan pembaruan, 

lihat William Roff, “ Indonesia and Malay Student in Cairo in the 1920’s,” Indonesia 9(1970), hlm. 
80-87. Lihat juga kajian belakangan, Mona Abaza, Islamic Education Perception and Exchange; 
Indonesia student in Cairo (Paris: Association Archipel,1994),hlm. 73-86. 

32Menurut Undang-undang 15 Oktober 1885, seseorang pelajar yang tidak terdaftar 
pada riwaq atau harah (asrama mahasiswa di Al-Azhar) tidak dianggap sebagai mahasiswa Al-
Azhar. Bayard Dodge, Al-Azhar: A Melenium of Muslim Learning (Washington, D.C.: The Middle 
East Institute, 1961, hlm.132. 

33Roff, “Indonesia an Malay Student,” 80. Pada bagian lain dalam Artikel ini, ia 
berpendapat bahwa sudah ada  mahasiswa Indonesia di Kairo selama beberapa tahun 
menjelang perempat pertama abad ke-20, tetapi tidak sampai 1922 jumlah mereka mengalami 
peningkatan. Ibid, hlm. 73 

34Tokoh yang terkenal di kalangan mahasiswa Indonesia di Al-Azhar pada periode awal 
inilah Syekh Tahir Jalal Ad-Din yang berasal dari Minangkabau, Sumatra Barat. Setelah belajar 
di Mekah selama beberapa tahun, ia pergi ke Al-Azhar pada 1310/1892. Ia meninggalkan Kairo 
pada 1905 dan memilih Melayu sebagai tempat barunya untuk menyebarkan ide-ide 
reformisme Islam. Hamka, Pengaruh Muhammad ‘Abduh di Indonesia (Djakarta:Tintamas, 
1961), hlm. 8.  

35Dar Al-‘Ulum didirikan di Kairo pada 1872 (1892 menurut beberapa sumber) oleh Ali 
Pasha Mubarak(1239-1311/1823-1893) untuk mendidik guru-guru Bahasa Arab dan Turki, 
dan untuk memberikan pendidikan keagamaan dan sekuler sebagai alternatif teerhadap apa 
yang diajarkan di Al-Azhar. Pendirian lembaga itu bersamaan dengan ketertarikan yang besar 
dikalangan kaum intelegensi Muslim untuk melakukan moderenisasi sistem pendidikan. Dar 
Al-‘Ulum kemudian bergabung  ke dalam Universitas Kairo (didirikan pada 1902) pada 1945. 
Abaza, Islamic Education, 25-26 (catatan kaki 4); El 2, hlm. 131-132. 

36Berdasarkan sebuah studi kasus, ditemukan bahwa selama periode 1925-1936, enam 
anak muda dari kota  Kotagede menghadiri Universitas Kairo dan Amerika University di Kairo 
untuk mempelajari ilmu-ilmu sekuler, yang diajarkan dengan menggunakan bahasa Arab 
modern dan bahasa Inggris. Nakamura, “Professor Haji Kahar,” hlm. 7-8. 

 

30



 
 

syekh-syekh Al-Azhar dan Khedive Abbas Hilmi.37 Karena alasan ini, harapan 

bahwa Al-Azhar akan menjadi agen penyebaran ide-ide pembaruan ‘Abduh 

sebelum akhir abad ke-19 tidak pernah terwujud. Jadi, jika terdapat mahasiswa 

Indonesia di Al-Azhar pada saat itu, mereka mungkin tidak tertarik pada ide-ide 

reformisme; sebaliknya mereka mungkin lebih dipengaruhi oleh syekh-syekh 

yang menentang pembaruan. 

Kenyataan bahwa hanya ada beberapa mahasiswa Indonesia di Al-Azhar 

selama awal abad ke-20 didukung oleh bukti bahwa hampir seluruh pemimpin 

gerakan pembaruan Islam Indonesia berlatar belakang pendidikan Mekah.38 

Namun, mereka bisa menjalin hubungan dengan ide-ide ‘Abduh selama tinggal 

di Mekah dan setelah kembali ke Indonesia. Ahmad Dahlan termasuk salah 

seorang di antara mereka yang melakukan hal tersebut. Ia pergi ke Mekah pada 

1890 dan tinggal di sana delama beberapa waktu untuk belajar. Pada 1903 ia 

kembali mengunjungi Mekah dan tinggal di sana selama 18 bulan.39 Ia belajar 

di bawah bimbingan beberapa ulama Mekah, satu diantaranya ialah Syekh 

Ahmad Katib, yang memberinya kesempatan untuk membaca  tulisan-tulisan 

‘Abduh.40 Ahmad  Dahlan sangat tertarik pada Tafsir Al-Manar dan koleks ide-

ide reformis ‘Abduh.41 Jadi, jika Mesir bisa dianggap sebagai salah satu sumber 

penting gagasan-gagasan reformis pada awal abad ke-20, itu terjadi tidak 

 
37Khedive ini menunjuk’Abduh sebagai mifti untuk memberhentikannya dari jabatan 

Syekh al-Azhar, dan posisi itu akhirnya diberikan kepada seorang Syekh konservatif, Salim al-
Bisri, dan kemudian ‘Abd Ar-Rahman As-Sirbini, yang berhasil menentang pembaruan ‘Abduh. 
Yvonne Haddad, “Muhammad ‘Abduh: Pioneer of Islamic Reform.” In Ali Rahnema [ed.], Pioneers 
of Islamic Revival (London and New Jersey: Zed Books Ltd., 1994), hlm. 62, catatan kaki nomor 
59; Dodge, Al-Azhar, hlm. 139. 

38Terlepas dari kenyataan bahwa As-Surkati (pendiri Al-Irsyad di Indonesia) berasal 
dari Sudan, ia tidak pernah belajar di al-Azhar, tetapi hanya pergi ke Mekah untuk 
menyelesaikan pendidikannya. Namun, ia banyak dipengaruhi oleh ‘Abduh dan Rida serta 
melakukan korespondensi dengan ulama Al-Azhar yang menjadi pengikut abduh. Abazah, 
Islamic Education, hlm. 54. 

39H. Soedja’, Muhammadiyah dan Pendirinya, hlm. 1, 13. 

40Syekh Ahmad Khatib adalah pengikut mazhab Syafi’i. Namun, ia tidak melarang 
muridnya membaca tulisan ‘Abduh. Ia melakukan hal ini dengan harapan bisa membatasi 
pengaruh ide-ide reformas dari Mesir secara halus. Noer, The Modernist Muslim, hlm. 74. 

41Beberapa penulis mendaftarkan judul buku-buku ‘Abduh yang dibaca oleh Ahmad 
Dahlan. Diantaranya ialah: Risalat At-Tawhd, Al-Islam wa An-Nasraniyah, Tafsir Juz ‘Amma, 
Tafsir al-Manar. Solichin Salam, K.H. A. Dahlan, 6; Hadikusuma,Dari Jamaluddin Al-Afgani, hlm. 
75. 

31



 
 

melalui publikasi Mesir dalam bentuk majalah dan buku. Semua ini 

memengaruhi opini pembaca di Indonesia, yang kemudian memodifikasinya 

agar sesuai dengan situasi lokal. Modifikasi ini, khususnya dalam kasus 

Muhammadiyah, dinyatakan dalam berbagai kegiatan yang merefleksikan 

aspek pembaruan yang lebih populis dan tidak tampak elitis sebagaimana 

pembaruan di Mesir. 

 

B. GERAKAN ISLAM MODERN DAN GAGASAN REKONSTRUKSI KEAGAMAAN 

PERSPEKTIF TUJUAN REFORMASI ISLAM 

Munculnya jaringan keagamaan antara Timur  Tengah dan Indonesia 

pada abad ke-19 dan ke-20 telah membentuk adanya kesinambungan tradisi 

keagamaan Islam. Gerakan Islam modern pada dekade awal abad ke-20 

merefleksikan proses tersebut, sebuah proses yang kemudian melahirkan 

usaha-usaha pembaruan. Terdapat beberapa karakteristik umum dalam 

pengalaman Indonesia dengan gerakan pembaruan sosial dan keagamaan di 

seluruh daerah Muslim yang berada di bawah kekuasaan kaum penjajah; 

sebuah situasi yang memunculkan perdebatan mengenai persoalan hubungan 

antara dunia Islam dan Barat.  

Bagian ini mengkaji karakteristik yang dimaksudkan, seperti tahap-

tahap perkembangan, peran pemimpin dalam mengarahkan gerakan, dan tema-

tema pembaruan yang ditekankan. Seperti yang akan dicatat berikut ini, salah 

satu tema yang paling penting ialah purifikasi (pemurnian) ajaran-ajaran Islam. 

Lebih lanjut, gerakan-gerakan ini juga umumnya memiliki ide-ide yang serupa 

menyangkut program pembaruan, mobilitas sosial, dan aktivitas ekonomi. 

Kaum Pembaruan Muslim dan Barat: Kajian Sepintas Hubungan antara 

dunia Islam dan Barat pada paruh kedua abad ke-19 menarik perhatian dua 

pembaruan, khususnya At-Tahtawi (1801-1973) dan Kayr Ad-Din Tunisi (w. 

1889),42 yang keduanya memiliki pengalaman langsung dengan dunia Barat. 

 
42Hourani memasukakan mereka ke dalam generasi awal pemikir Arab liberal. Rifa ‘ah 

Badawi Al-Tahtawi adalah seorang pembaru Mesir, pada awalnya ia bekerja sebagai 
penerjemah di sekolah-sekolah spesialis yang baru didirikan, dan pada 1836 ditunjuk sebagai 
kepala sekolah bahasa yang juga baru didirikan. Pada saat yang sama, ia bertugas sebagai 
pengawas sekolah, penguji, anggota komisi pendidikan, dan editor surat kabar resmi, Al-waqa’i 
Al-Misriyah. Temannya, Kayr Ad-Din, adalah seorang Tunisia yang pada 1871 mengurusi 
kementrian urusan dalam negeri, keuangan dan luar negeri, dan pada 1873 menjadi perdana 
mentri. Ia menjabat posisi itu selama empat tahun dan memanfaatkannya untuk melakukan 

32



 
 

Keduanya berpendapat bahwa sangat beralasan bagi orang Islam untuk 

menerima ilmu pengetahuan dari Barat, sebuah tesis yang mempunyai arti 

besar bagi perkembangan gerakan reformis.43 “Abduh menerima ide ini 

selangkah lebih maju dengan menyatakan bahwa orang Islam hanya mengambil 

kembali apa yang dahulu mereka berikan (kepada Barat). Sayyid Ahmad Khan, 

bapak ideologis gerakan Aligrarh, merasakan pentingnya untuk bekerja sama 

dengan Inggris dan menekankan pembaruan sosial berdasarkan model Barat.44 

Berbeda dari Sayyid Ahmad Khan, Ahmad Dahlan pendiri Muhammadiyah tidak 

merekomendasi kerja sama dengan rezim pemerintah Belanda. Namun, seperti 

Ahmad Sukarti dari Al-Irsyad dan Ahmad Hassan (w. 1958) dari Persis, Ahmad 

Dahlan mencoba menyembunyikan sentimen anti-Belanda-nya sementara pada 

saat yang sama mendorong orang-orang Islam Indonesia untuk mengambil 

sebanyak mungkin manfaat dari budaya modern Barat. Ini merupakan sebuah 

contoh dari orientasi “love/hate” terhadap Barat pada awal abad ke-20.45 Sikap 

ini merefleksikan keyakinan kaum reformis tertentu bahwa institusi-institusi 

yang telah berkembang di Barat bisa digunakan orang-orang Islam untuk 

memobilisasi diri mereka dalam merespons tantangan-tantangan dunia 

modern, terlepas dari kenyataan bahwa mereka juga menunjukkan kebencian 

kepada Barat karena dominasi imperialisme. 

Beberapa pemimpin Muslim mempertanyakan bagaimana Barat bisa 

mencapai posisi dominan seperti itu di dunia modern. Diantara jawaban 

mengenai fenomena ini, beberapa tesis mengatakan bahwa faktor utama ialah 

 
program pembaruan. Albert Hourani,  Arabic Thought in the Liberal Age 1798-1939 (Cambridge: 
Cambridge University Press, 1991), hlm. 67-99. 

43Mereka berpendapat bahwa karena peradadaban Eropa didasarkan terutama pada 
apa yang telah disumbangkan Islam ke Barat pada masa lampau, menjadi tugas orang Islam-lah 
untuk mengambilnya kembali. At-Tahtawi, Taklis Al-Ibriz fi Talkis Bariz (Cairo: Wizaarat At-
Taqafah wa Al-Irsyad Al-Qawmi, 1958), hlm. 79; Kayr Ad-Din Tunisi, Muqaddimah Kitab Aqwam 
Al-Masalik fi Ma’rifat Ahwal Al-Mamalik (Tunis: Matba’at ad-Dawlah, 1284/1867/1868), hlm. 6. 
Dalam buku yang lain Tahtawi menyatakan keyakinannya bahwa sebagian besar pengetahuan 
manusia telah diterjemahkan dari bahasa Arab. Tahtawi, Manahij Al-Albab Al-Misriyah fi 
Mabahij Al-Adab Al-Asriyah (Cairo, 1912, hlm. 373. (Princeton: Princeton University Press, 
1978, hlm. 74-75, 77-78. 

44 David Lelyveld, Aligarh’s First Generation: Muslim Solidarity in British India 
(Princeton: Princeton University Press, 1978), hlm. 74-75, 77-78. 

45Hafeez Malik, Sir Sayyid Ahmad Kan and Muslim Modernization in India and Pakistan 
(New York: Colombia University Press, 1980) hlm. 14. 

33



 
 

karena semangat rasionalitas.46  Etika ini, suatu kali dimonopoli oleh dunia 

Kristen dan Khususnya Protestan, sesungguhnya menjadi milik bersama 

Masyarakat modern, baik di dunia Kristen maupun non-Kristen.47 Di antara 

kaum pembaruan Muslim, Sayyid Ahmad Khan dan ‘Abduh masalah akal dalam 

kaitannya dengan agama dan usahanya memperbaharui masyarakat. Meskipun 

ini bukan persoalan pertama yang muncul dalam Islam,48 persoalan akal yang 

muncul pada abad ke-20 ini memperoleh dimensi baru kaena berkembangnya 

pandangan dunia ilmiah yang baru. 

 
46Di dunia Barat, semangat ini disamakan dengan kemunculan kapitalisme. Dua artikel 

yang membahas masalah ini, “The Protestant Ethics and the Spirit of Capitalism,” yang terbit 
pada 1906 merupakan esai-esai Max Weber pertama tentang sosiologi agama. Robert W. Green, 
ed. Protestantism and Capitalism: The Weber Thesis and Its Critics (Boston: D.C. Health and 
Company, 1959), hlm. Vii. Dalam tulisan-tulisan yang lain, Weber menyatakan bahwa sejarah 
selalu bergerak ke arah rasionalisasi. Salah satu bentuknya ialah rasionalisasi tindakan yang 
berfungsi mengorganisasi seluruh alat secara sistematis utnuk mencapai tujuan-tujuan secara 
efektif dan efisien. Namun, ia percaya bahwa rasionalisasi tindakan tidak bisa dipisahkan dari 
kekuatan spiritual yang berfungsi memotivasi perubahan-perubahan dalam tingkah laku. 

     Dalam sejarah Eropa, hal ini dicontohkan oleh Protestantisme yang  mencapai 
puncaknya dalam Calvinisme abad ke-16 dan 17. Analisisnya menyatakan bahwa kaum puritan 
didorong oleh semangat doktrinal yang terus-menerus menuntut rasionalisasi tindakan untuk 
membangun gerakan yang sistematis. Max Weber, The Theoris of Social and Economic 
Organization. Diedit dengan pengantar oleh Talcott Parson (New York: The Free Press, 1964), 
hlm. 115, 151, dan 185; Weber, The Protestant Ethich adn the Spirit Capitalism (New York: 
Charles Scribner’s Son, 1958), hlm. 13-31; James L. Peacock, Muslim Puritans: Reformist 
Psychology in Southeast Asian Islam (Barkeley: University of California Press, 1987), hlm. 2. 

 

47Tentang pengaruh etika Protestan terhadap masyarakat non-Barat, lihat Robert N. 
Bellah, “Epilogue: Religion and Progress in Modern Asia,” dalam  Religion and  Progress in Modern 
Asia (New York: Free Press, 1965), 168229; Bellah, “Reflection on the Protestant Ethich analogy 
in asia,” Jornal of Social Issue 19, 1 (1963), 52-61; Bellah, “Religius aspects of Modernization in 
Turkey and Japan,” Amerika Journal od Sociology 61, 1 (1958), 1-5; Clifford Geertz, “Religious 
Belief and Economic Behavior in a Central Javanese Town,” Economic Development adn Cultural 
Change 4,2 (1956), 134-158; Geertz, The Religion of Java; James L. Peacock, Muslim Puritans; 
Maxime Rodinson, Islam and Capitalism (New York: Pantheon Books, 1974); Bryan S. Tuner, 
Weber and Islam (London & Boston: Routledge & Kegam Paul, 1974); W.F. Wertheim, “Religious 
Reform Movements in South and Southeast asia,” dalam  East West Parallels: Sociological 
Approaches to Modern Asia (Th Hague:W. Van Hoeve, 1964), hlm. 133-146. 

48Kaum Mu’tazialah dan filsuf Muslim telah meperdebatkan persoalan serupa dan 
memberikan solusi mereka masing-masing. Karena penegasannya terus-menerus tatang akal 
(rasio), ‘Abduh dikategorikan sebagai seorang Neo-Mu’tazilah. Rahman, “Revival and Refirm,” 
hlm. 645; Haddad, “Muhammad ‘Abduh,” hlm. 45-46. 

34



 
 

Dalam kaitannya dengan maslah ini, ‘Abduh berpendapat bahwa ajaran 

Islam didasarkan pada rasionalisme dan kekuatan akal. Melalui kekuasaan 

akallah kaum Muslimin diharapkan dapat membedakan yang benar dari yang 

salah, dan karenanya ini berarti mengikuti ajaran agama.49 Rasionalisme dalam 

pikiran’abduh menyebabkan ia menolak taqlid dan menerima penafsiran 

(ta’wil) berdasarkan akal daripada menerima terjemahan literal mengenai 

sumber-sumber agama.50 

Paradigma yang mendasari proses pembaruan di dunia Islam, terutama 

didasarkan pada argumen bahwa prinsip dasar Islam mengandung benih-benih 

agama rasional, kesadaran sosial,  dan moralitas yang bisa menjadi dasar 

kehidupan modern. Rasionalitas juga dilihat sebagai mampu menciptakan 

sebuah elit keagamaan yang bisa mengartikulasikan dan menafsirkan makna 

nilai-nilai Islam yang sesungguhnya dan karenanya memberikan fondasi bagi 

lahirnya masyarakat baru. Namun, ide-ide ‘abduh tampak elitis, berorientasi 

intelektual,51 dan lebih berwatak individualistik dari pada kolektif. 

Pengadopsian struktur organisasi modern oleh gerakan Islam modern 

di Indonesia pada awal abad ke-20 menunjukan bahwa mereka tidak bekerja 

pada garis yang sama dengan kaum pembaru Mesir. Kenyataan ini tidak hanya 

menyingkapi mereka untuk merasionalisasi perjuangan mereka dengan cara-

cara yang lebih efisen dan efektif, tetapi juga merupakan contoh yang jelas dari 

berlanjutnya prakrik peminjaman lembaga-lembaga dari budaya Barat. Dalam 

hal efektivitas, praktik organisasi modern telah dimanfaatkan untuk 

melaksanakan berbagai usaha sosial, mulai dari dari lembaga-lembaga 

permanen seperti sekolah, panti asuhan dan rumah sakit sampai mobilisasi 

dana sosial untuk memenuhi kebutukan masyarakat. 

  Meskipun terdapat perbedaan nuansa dalam struktur internal Sakerat 

Islam, Muhammadiyah, Al-Irsyad, Persatuan Islam, dan Nahdatul Ulama (yang 

akan dikaji nanti), semua organisasi ini menggunakan ide dan institusi asing 

 
49Muhammad ‘Abduh, Al-Islam wa An-Nasraniyah ma’a al-‘Ilm wa al-Masaniyah (Kairo: 

Al-Manar, 1938), hlm. 54-55; Muhammad Raid Rida, Trik al-Ustadz Al-Imam Asy-Syekh 
Muhammad ‘Abduh, vol. 1 (Egypt: Matbaat al-Manar, 1931), hlm. 613. 

50 Ibid., hlm. 11 dan 613. 

51Reformisme Mesir, jika dibandingkan dengan reformisme Indonesia (seperti 
ditunjukan oleh Muhammadiyah), lebih bersifat teologis, elitis dan intelektual. 
Nakamura,”Professor Haji Kahar Muzakkir,: hlm.8 

35



 
 

dalam bidang tersebut. Hal inilah yang membedakan dari gerakan yang ada di 

beberapa kawasan pada masanya, seperti kaum Jadidis,52 diAsia Tengah, yang 

mengadopsi bentuk-bentuk organisasi yang lebih tradisional untuk mencapai 

tujuan-tujuannya. 

Berbicara mengenai tujuan pembaruan Islam tidak dapat dilepaskan 

dari misi yang diemban oleh gerakan tersebut. Menurut Achmad Jainuru, 

pembaruan Islam memiliki dua misi ganda, yaitu misi purifikasi dan misi 

implementasi ajaran Islam di tengah tantangan zaman.53  

Bertitik tolak dari kedua misi diatas, tujuan pokok dari pembaruan Islam 

aadalah sebagai berikut. 

1. Purifikasi ajaran Islam, yaitu mengembalikan semua bentuk kehidupan 

keagamaan pada awal zaman Islam sebagaimana dipraktikan pada masa 

Nabi.54 Zaman Nabi-sebagaimana digambarkan oleh Syayyid Qutb-sebagai 

priode yang hebat, suatu puncak yang luar biasa dan cemerlang serta 

merupakan masa yang tidak dapat terulang.55 Terjadinya banyak 

penyimpangan dari ajaran pokok Islam pasca-Nabi bukan karena kurang 

sempurnanya Islam, melainkan karena kurang mampunya untuk 

menangkap Islam sesuai dengan semangat zaman; serta dalam konteks ini, 

banyaknya unsur luar yang masuk dan bertentangan dengan Islam sehingga 

diperlukan adanya upaya untuk mengembalikan atau memurnikan kembali 

sesuai dengan orisinalisasi Islam. Upaya ini dapat dilakukan dengan 

 
52Gerakan jadidi, yang dipelopori oleh kaun Tatar, tidak terbatas pada pembaruan 

keagamaan, tetapi juga mencakup aspek-aspek ekonomi kultural. Tokoh-tokoh seperti Abdul 
Nazir Kurzavi (1775-1813), Sabbihudin Marjani (1815-1889), Razaeiddin Fahredin Oglu 
(1854-1939), dan Musa Jarullah Biqi (1875-1849) merupakan beberapa figur yang 
mengonsentrasikan diri pada masalah agama. Kebangkitan kultural dan bahasa secara erat 
mengikuti pembaruan keagamaan. Hal ini merupakan hal kolektif yang dilakukan oleh Kayyum 
Nasyri (1824-1904) Tatar Volga, Ismail Gasprinskii ( 1851-1914) Tatar Crimea, Hasan Malikov 
Zerbabi (1837-1907) Azeri, dan Abay Kunanbaev (1845-1904) Kazakh. Moderenisasi sistem 
pendidikan Islam telah melahirkan tokoh-tokoh terkemuka, seperti Marjani, Gasprinskii, dan 
Hussein Feitskhani (1826-1866), murid terkemika Marjani. Alexandre Bennigsen, 
“Moderenazation and Concervatism in Soviet Islam,” dalam Dennis J. Dunn [ed], Religion and 
Moderenazation in the Soviet Union (Boulder, Colorado: Westview Press, 1977), hlm. 240-242; 
SergeA. Znkovsky, Pan-Turkism and Islam in Rusia (Cmabrige, Mss.: Harvard University Press, 
1960), hlm. 24-25.  

53Achmad jainuri,:Lamdasan:, hlm.41 

54Ibid, hlm. 41. 

55John O. Voll,”Pembaruan”, hlm.25 

36



 
 

membentengi keyakinan akidah Islam, serta berbagai bentuk ritual dari 

pengaruh sesat. 

2. Menjawab tantangan zaman, Islam diyakini sebagai agama universal, yaitu 

agama yang di dalamnya terkandung berbagai konsep tuntunan dan 

pedoman bagi segala bagi segala aspek kehidupan umat manusia, sekaligus 

bahwa Islam senantiasa sesuai dengan semangat zaman. Dengan 

berlandaskan pada universalisasi ajaran Islam itu maka gerakan pembaruan 

dimaksudkan sebagai upaya untuk mengimplementasikan ajaran Islam 

sesuai dengan tantangan perkembangan kehidupan umat manusia.56  

Untuk mewujudkan kedua tujuan di atas, ijtihad57 dapat dipandang 

sebagai momentum pokok untuk berjalannya gerakan pembaruan Islam 

(tajdid). Statemen ini tidak terlalu berlebihan karena akan bermuara pada 

aktualisasi, rasionalisasi, dan kontekstualisasi ajaran Islam di tengah 

kehidupan sosial dan semua itu memerlukan upaya ijtihadi. Aktualisasi di sini 

berkaitan dengan bagaimana agar pelaksana kehidupan umat tidak 

menyimpang dari ajaran Islam sekaligus bagaimana agar makna universitas 

Islam dapat terwujud dan teraktualisasikan dalam semangat zaman sehingga 

dalam kehidupan sosial, Islam tidak dijadikan alasan  terjadinya kemunduran 

dan kelemahan, bahkan kehancuran. Padahal, hal itu sebenarnya disebabkan 

ketidak mampuannya menerjemahkan Islam dalam tatanan kkehidupan yang 

terus berkembang. 

Dalam konteks sejarahnya, ijtihad telah memberikan sumbangan besar 

dalam perkembangan pemikiran umat Islam, khususnya dalam upaya 

menghadapi kehidupan sosial. Ijtihad dalam konteks ini bukan dibatasi dalam 

hal hukum (syari’ah) semata yang selama ini banyak dipahami, melainkan yang 

terpenting bagaimana ijtihad dimaknai sebagai upaya untuk menilai “ulang” 

terhadap berbagai warisan keagamaan yang ada, serta adanya kebebasan untuk 

 
56  Achmad Jainuri, “Landasan”, hlm. 41. 

57  Mengenai makna ijtihad lebih lanjut dapat dibaca pada Fazlur Rahman, Islam and 
Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago & London: The University of 
Chicago Press, 1982), hlm. 7-8; bandingkan juga dengan Abdullah Ahm ed an-Na’im, 
Dekonstruksi Syari’ah: Wacana Kebebasan, Hak Asasi Manusia dan Hubungan International 
dalam Islam, terj. Ahmed Suaedy dan Amiruddin Arrani (Yogyakarta: Lkis, 1994), hlm. 53-
57. 

37



 
 

menafsirkan kembali sesuai dengan pemikiran modern.58 Semangat untuk 

terus menghidupkan ijtihad merupakan salah satu tema pokok yang selalu 

digelorakan oleh para pembaru (mujaddidun). 

Dari uraian diatas, dapat diambil kesimpulan penting sebagai berikut. 

1. Pembaruan Islam (tajdid) merupakan suatu keharusan karena ajaran Islam 

yang ramah li al’alamin serta agama “pamungkas” menuntut adanya 

rasionalisasi dan kontekstualisasi sesuai dengan semangat zaman. Hal itu 

karena pda hakikatnya pada pembaruan Islam merupakan ikhtiar 

melakukan rasionalisasi dan kontekstualisasi ajaran Islam dalam segala 

ranah kehidupan. 

2. Keharusan bagi upaya tajdid setidaknya memiliki tiga landasan dasar, yaitu 

landasn teologis, landasan normatif, dan landasan historis. Artinya gerakan 

tajdid dilaksanakan dengan dasar dan pijakan yang kuat. 

3. Agar tajdid dalam Islam dapat terimplementasikan dan teraktualisasikan, 

ijtihad harus dijalankan tajdid dan ijtihad hakikatnya merupakan dua hal 

yang berkaitan. 

 

C. MODERN  DAN  MODERNISME  

Modern bukanlah sekedar suatu periode, melainkan pandangan dunia 

atau prinsip metafisis (ontologis). Oleh karena itu, dunia modern diartikan 

sebagai draft dunia yang didominasi oleh pandangan dunia modern. Dengan 

perkataan lain, dunia modern merupakan penjawentahan prinsip-prinsip 

modern dalam kehidupan manusia atau masyakat 

Menurut ahli sejarah, awal peristiwa modern terjadi ditandai dengan 

pergeseran teosentris ke antroposentris dalam kehidupan masyarakat. Oleh 

karena itu, pergeseran tersebut merupakan hal khas Barat atau dunia Kristiani. 

Oleh karena itu, pergeseran tersebut sama dengan mengatakan terjadi 

pergeseran otoritas yang awalnya dimonopoli oleh Gereja, kemudian ke 

individu. Akan tetapi, secara umum pergeseran tersebut bisa dimaknai, jika 

menggunakan sudut pandangn kalangan perenialis, lepas atau tercerabutnya 

dimensi spiritual dalam kehidupan masyarakat. Hal tersebut adalah ciri dari 

dimensi metafisis dan filosofis modern. 

 
58   Lebih lanjut dalam H.A.R. Gibb, Aliran-aliran Modern dalam Islam, terj. Macnum Husein 
(Jakarta: Rajawali Press, 1993), hlm. 20-23 

38



 
 

Adapun dari karakter sains modern, pergeseran terjadi dari pelacakan 

jejak Tuhan (vestigial Dei) di alam ke penaklukan alam. Sains modern pada 

prinsipnya merupakan narasi penaklukan atau penundukan. Alam dilihat 

sebagai sesuatu yang kacau, tidak tertata, dan irrasional. Oleh karena itu, alam 

– dan perempuan – harus ditundukkan atau ditaklukkan. Sebelum pandangan 

dunia modern muncul sebagai fenomena mainstream, sejak zaman neolitikum, 

masyarakat melakukan domestifikasi alam hanya untuk keperluan tempat 

tinggal dan konsumisi. Ketika pandangan dunia modern hadir sebagai suatu hal, 

niscaya di tengah masyarakat, domestifikasi alam tidak sekedar untuk 

memenuhi keperluan tempat tinggal menetap dan konsumsi, tetapi alam 

secaara subtansial pun didomestifikasi. Dari sinilah muncul gagasan civilized 

dan uncivilized. Persoalan domestifikasi ala mini pun turut menjadi suatu 

penanda progresivitas. Masyarakat prasejarah yang hidup penuh 

keharmonisan dengan alam disebut uncivilized karena tidak melakukan 

domestifikasi penuh terhadap subtansi alam. 

Penanda modern lain di antaranya ialah; 

1) Munculnya kolonialisme atas nama civilization 

2) Revolusi Prancis 

3) Revolusi industri 

4) Kapitalisme 

5) Komodifikasi 

6) Mediasi dalam relasi sosial 

7) Mekanisme kehidupan 

Karakter-karakter tersebut pada akhirnya turut mempengaruhi 

bagaimana teologi dalam Islam diperbincangkan dan dimaknai. Mislanya 

gagasan konflik antara sains dan agama merupakan fenomena Barat. Dalam 

Islam, sains dan agama tidak pernah dipertentangkan sebagai hal mainstream. 

Ketika teologi Islam memasuki diskursus ini, mau tidak mau telah muncul 

asumsi (hidden assumption) bahwa sains dan agama – dalam hal ini Islam- 

bertentangan. 

Konsep teologi secara historis merupakan term khas Kristen atau 

perseptif Barat (Western World view). Dalam Islam, dikenal konsep atau disiplin 

kalam yang biasanya dipadankan dengan teologi. Secara historis, teologi dan 

kalam memiliki perbedaan. 

 

39



 
 

1. Tantangan modernitas 

Pergulatan modernitas dan tradisi dalam dunia Islam melahirkan upaya-

upaya pembaharuan terhadap tradisi yang ada. Harun Nasution menyebut 

upaya tersebut sebagai gerakan pembaruan Islam, bukan gerakan modernisme 

Islam. Menurutnya, modernisme memiliki konteksnya sebagai gerakan berawal 

dari dunia Barat untuk menggantikan ajaran agama Khatolik dengan sains dan 

filsafat modern. Gerakan ini berpuncak pada proses sekularisasi dunia Barat.59 

Berbeda dengan Harun, Azyumardi Azra lebih suka memakai istilah 

modern dari pada pembaruan. Azra beralasan, penggunaan istilah pembaruan 

Islam tidak selalu sesuai dengan kenyataan sejarah. Pembaruan dalam dunia 

Islam modern tidak selalu mengarah pada reaffirmasi Islam dalam kehidupan 

Muslim. Sebaliknya, yang sering terjadi adalah westernisasi dan sekularisasi 

seperti pada kasus Turki. Apa yang disampaikan Azra adalah kenyataan 

modernism dalam makna subjektifnya, sedangkan Harun Nasution mencoba 

melihat modern dengan makna objektif. 

Memang harus diakui, ekspansi gagasan modern oleh bangsa Barat tidak 

hanya membawa sains dan teknologi, tetapi juga tata nilai dan pola hidup 

mereka yang sering berbeda dengan tradisi yang dianut masyarakat objek 

ekspansi. Baik dalam makna objektif maupun subjektifnya, modernitas yang 

diimpor dari bangsa Barat membuat perubahan dalam masyarakat Muslim di 

segala bidang. Pada titik ini, umat Islam dipaksa memikirkan kembali tradisi 

yang dipegangnya berkaitan dengan perubahan yang sedang terjadi. Respons 

ini kemudian melahirkan gerakan-gerakan pembaharuan. Akan tetapi, 

pembaharuan Islam bukan sekedar reaksi Muslim atas perubahan tersebut. 

Degradasi kehidupan keagamaan masyarakat Muslim juga menjadi faktor 

penting terjadinya gerakan pembaharuan. Banyak tokoh umat yang 

menyerukan revitalisasi kehidupan keagamaan dan membersihkan praktek-

praktek keagamaan dari tradisi-tradisi yang dianggap tidak Islami. 

Gerakan pembaruan yang dilakukan di Indonesia yang merujuk pada 

modernism, salah satunya adalah Nurcholish Madjid yang dilakukan pada 

tahun 1967, yaitu merumuskan modernisasi sebagai rasionalisasi. Hal itu 

berarti suatu proses perombakan pola berpikir dan tata kerja baru yang tidak 

 
59 Harun Nasution, Pembaharuan Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1975), h. 11 

40



 
 

rasional dan menggantikan dengan berpikir dan taat kerja baru yang lebih 

rasional. 

Dengan demikian, menurut Nurcholish, yang disebut modern jika ia 

bersifat rasional, ilmiah, dan bersesuaian dengan hukum-hukum yang berlaku 

dalam alam.60 Hal tersebut karena modernisasi berari penerapan ilmu-ilmu 

pengethuan maka modernisasi merupakan suatu keharusan; modernisasi saja 

adalah kebenaran dan modernisasi sebagai usaha atau proses mencapai 

kebenaran. Nurcholish mengemukakan gagasan pembaharuan pemikiran Islam 

yang bersifat radikal, ia menyusun dan menulis “Dasar-dasar Islamisme” 

kemudian menjadi inspirasi dasar pemikiran Nurcholish yang tertuang dalam 

buku kecil sebagai pedoman ideologis  HMI, yang disebut dengan nilai-nilai 

Dasar Perjuangan (NDP).61 

Kontowijoyo secara tegas menyatakan bahwa gerakan Islam sekarang 

ini harus mengartikulasikan diri sebagai gerakan dengan kepentingan yang 

objektif dan empiris. Islam adalah agama yang terus menerus bergulat dengan 

kenyataan, Islam lahir dan melahirkan perubahan sosial. Islam bagi 

kontowijoyo tidak boleh sekedar menjadi pemberi legitimasi terhadap sistem 

sosial yang ada, tetapi harus memperhatikan dan mengontrol perilaku sistem 

tersebut.62 

Dengan perkataan lain, Islam kemudian harus berperan sebagai 

pengendali sistem, bukan sebaliknya. Sebagai pengendali sistem, tentu umat 

tidak hanya membutuhkan kecermatan dalam mengawasi perilaku sistem, 

tetapi juga kemampuan dan kecakapan untuk terlibat di dalamnya. Ini artinya 

diperlukan “interpretasi untuk aksi” terhadap al-Qur’an. Karena itulah 

Kontowijoyo pun meyakini bahwa tugas intelektual muslim adalah 

“memberikan pemikirannya kepada masyarakat supaya masyarakat memiliki 

alat analisis yang tajam dan dapat memainkan peranan dalam kehidupan 

sehari-hari.63 

 
60 Nurcholis Majid, Islam Kemoderenan Dan Keindonsiaan (Bandung: Mizan, 1987), h. 

172. 

61 Idris Taha, Demokrasi Religius (Jakarta: Teraju, 2004), h. 100. 

4 Kuntowijoyo, Mesjid atau Budaya Pasar,” Akar Ketegangan Budaya di Masa 
Pembangunan” Dalam Budaya dan Masyarakat (Yogyakarta : Tiara Wacana, 1987 ), h. 126. 

6363 Kuntowijoyo, Industrialisasi dan dampak Sosialnya (Yokyakarta : Tiara wacana, 
1987), h. 72. 

41



 
 

Oleh karena itu, ada dua agenda reaktualisasi Islam, yaitu yang pertama 

bersifat akademis – intelektual dan yang kedua bersifat praksis-aktual. Kedua 

agenda ini bagi Kontowijoyo harus saling melengkapi. Lebih lanjut A.E. Priyono 

menulis; 

“Premis dari reaktualisasi Islam dalam segi intelektual bahwa pada 

dasarnya Islam dapat dibangun sebagai sebuah paradigma teoritis Tahun 

Akademik dasar karangka epistemik dan etisnya sendiri. Pada tingkatnya 

yang normatif, Islam merupakan seperanngkat sistem nilai koheren yang 

terdiri atas ajaran-ajaran wahyu, yaitu yang merupakan kriteria 

kebenaran absolut dan bersifat transenden. Untuk dapat beroperasi 

sebagai acuan aksiologi, sebenarnya konsep-konsep normatif Islam yang 

berakar pada sistem nilai wahyu ini dapat diturunkan melalui dua medium, 

yakni ideologi dan ilmu. Agama menjadi ideologi karena ia tidak hanya 

mengkonstruksi realitas, tetapi juga memberikan motivasi etis dan teologis 

untk merombak realitas. Dengan demikian, ideologi merupakan 

penerjemahan norma-norma Islam yang dikembangkan menjadi aksi. Akan 

tetapi, di pihak lain agama juga dapat dikembangkan menjadi ilmu dengan 

merumuskan dan menjabarkan konsep-konsep normatifnya pada tingkat 

yang empiris dan objektif. Dengan perkataan lain, nilai-nilai normatif tidak 

dijabarkan menjadi ideologi untuk aksi, tetapi dirumuskan menjadi teori 

untuk aplikasi”. 64 

Pada titik ini, ditemukan benang merah reaktualisasi Islam model, yaitu 

mencoba menafsirkan Islam “dari sistem nilai menjadi ideologi atau ilmu” 

2. Paradigma Teologi Modern 

Persoalan teologi klasik akan bertumpuk dengan kehidupan modern. 

Oleh karena itu, diperlukan upaya untuk mereformasi pada paradigma 

berteologi dalam alam modern. Sebelum masuk dalam pembahasan ini, perlu 

kiranya sedikit membahas tentang modern dan atau modernisasi. Memasuki 

zaman kolonialisme, salah satunya dengan gagasan orientalisme Barat, 

mulailah pertemuan antara Islam dengan wajah yang sama sekali baru, yakni 

penundaan atau penaklukan. Dari pertmuan inilah gagasan-gagasan yang khas 

atau terjadi di Barat diformulasikan untuk menyorot Islam. Salah satu gagasan 

itu ialah dengan menggulirkan diskursus iman dan nalar dalam melihat dan 

 
64 A.E. Priyono, Paradigma Islam Interpretasi Untuk Aksi (Bandung: Mizan, 1999), h. 37. 

42



 
 

memahami teologi Islam. Diskursus iman dan nalar dalam Islam pada dasarnya 

tidak memiliki preseden historis yang datang dari Islam itu sendiri, teapi dari 

luar. 

Modern bukanlah sekedar suatu periode, melainkan pandangan dunia 

atau prinsip metafisis (ontologis). Oleh karena itu, dunia modern diartikan 

sebagai dunia yang didominasi oleh pandangan dunia modern. Dengan 

perkataan lain, dunia modern merupakan penjawentahan prinsip-prinsip 

modern dalam kehidupan manusia atau masyarakat. Menurut ahli sejarah, 

peristiwa modern awal kali terjadi ditandai dengan pergeseran teosentris ke 

antroposentris dalam kehidupan masyarakat. Sekali lagi, pergeseran tersebut 

merupakan suatu hal khas Barat atau dunia Kristiani. Oleh karena itu, 

pergeseran tersebut sama saja dengan mengatakan terjadi pergeseran otoritas 

yang awalnya dimonopoli oleh Gereja, kemudian ke individu. Akan tetapi, 

secara umum pergeseran tersebut bisa dimaknai, jika menggunakan sudut 

pandang kalangan perenialis, lepas atau tercerabutnya dimensi spiritual dalam 

kehidupan masyarakat. 

  

D. SEKULER DAN SEKULARISME 

Penggunaan istilah sekular dan sekularisme pada masa kini secara garis 

besar adalah sebuah ideologi yang menyatakan bahwa sebuah institusi atau 

badan harus berdiri terpisah dari agama atau kepercayaan. Sekularisme dapat 

menunjang kebebasan beragama dan kebebasan dari pemaksaan kepercayaan 

dengan menyediakan sebuah rangka yang netral dalam masalah kepercayaan 

serta tidak menganakemaskan sebuah agama tertentu. 

Sekularisme yang merujuk pada anggapan bahwa aktivitas dan 

penentuan manusia, terutama yang politis, harus didasarkan pada apa yang 

dianggap sebagai bukti konkret dan fakta, bukan berdasarkan pengaruh 

keagamaan. Tujuan dan argumen yang mendukung sekularisme beragam. 

Dalam Laisisme Eropa, diusulkan bahwa sekularisme adalah gerakan menuju 

modernisasi dan menjauh dari nilai-nilai keagamaan tradisional. Tipe 

sekularisme ini, pada tingkat sosial dan filsafat sering terjadi ketika masih 

memelihara gereja negara yang resmi atau dukungan kenegaraan lainnya 

terhadap agama. 

Istilah sekularisme pertama kali digunakan oleh penulis Inggris George 

Holyoake pada tahun 1846. Walaupun istilah yang digunakannya adalah baru, 

43



 
 

konsep kebebasan berpikir yang darinya sekularisme didasarkan, telah ada 

sepanjang sejarah. Ide-ide sekuler yang menyangkut pemisahan filsafat dan 

agama dapat dirunut baik oleh Ibnu Rusyd dan aliran Averoisme. Holyoake 

menggunakan istilah sekularisme untuk menjelaskan pandangannya yang 

mendukung tatanan sosial terpisah dari agama, tanpa merendahkan atau 

mengkritik sebuah kepercayaan beragama. Sebagai seorang agnostik, Holyoake 

berpendapat bahwa sekularisme bukanlah argumen melawan kekristenan, 

namun terpisah dari itu. 

Sekularisme tidak mengatakan bahwa tidak ada tuntutnan atau 

penerangan dari ideologi lain, namun memelihara bahwa ada penerangan dan 

tuntunan di dalam kebenaran sekuler, yang kondisi dan sanksinya berdiri 

secara mandiri dan berlaku selamanya. Pengetahuan sekuler adalah 

pengetahuan yang didirikan di dalam hidup ini, berhubungan dengan hidup ini, 

membantu tercapainya kesejahteraan di dunia ini, dan dapat diuji oleh 

pengalaman di dunia ini. 

Barry Kosmin dari Institut Pengkajian sekularisme di dalam masyarakat 

dan budaya sekularisme mutakhir menjadi dua jenis, yaitu sekularisme keras 

dan sekularisme lunak. Menurutnya, “sekularisme keras menganggap 

pernyataan keagamaan tidak mempunyai legitimasi secara epistemologi dan 

tidak dijamin baik oleh agama dan pengalaman.” Namun, dalam pandangan 

sekularisme lunak, pencapaian kebenaran mutlak adalah mustahil dan oleh 

karena itu, toleransi dan skeptisme harus menjadi prinsip dan nilai yang 

dijunjung dalam diskusi antara ilmu pengetahuan dan agama. 

Sebelum membahas ‘ilmaniah (sekularisme), kita harus mengetahui 

maknanya secara detail. Sebab, menurut ahli ilmu logika, menghukumi sesuatu 

merupakan bagian dari pemahaman tentangnya. Terutama istilah-istilah 

seperti akan menginterpretasikannya dengan semuanya. Ilmaniah adalah 

terjemahan ke bahasa Arab yang salah dari kata secularism dalam bahasa 

Inggris atau secularit/secularique dalam bahasa Prancis, yakni suatu istilah 

yang sama sekali tidak ada hubungannya dengan kata ilmu. 

Dalam bahasa Inggris atau bahasa Prancis, ilmu adalah science, alirannya 

disebut scientism, sedangkan penisbatan kepada ilmu, kita mengatakannya 

dengan scientific atau dalam bahasa Prancisnya adalah scientifique. Adanya 

imbuhan alif dan nun pada kata alim dalam bahasa Arab adalah bersifat sima’i 

untuk penisbatan, seperti kata rabbani penisbatan kepada rabb yang akhirnya 

44



 
 

muncul kata-kata seperti ruhani, nafsaniy, dan sebagainya. Lalu muncul pula 

kata-kata seperti aqlaniy, syakhsany, dan ilmany. 

Bahasa Arab yang benar dari “secularism” atau “secularit” adalah laa 

diniyah atau dunyawiyah yang maknanya tidak hanya lawan ukhrawi, tetapi 

juga memiliki makna yang lebih spesifik, yakni sesuatu yang tidak ada 

kaitannya dengan dien/agama atau sesuatu yang hubungannya dengan agama 

adalah hubungan lawan. 

Diterjemahkan kata “secularism” atau “secularit” ke dalam bahasa Arab 

dengan al-imaniah atau almaniah karena penerjemahannya tidak memahami 

kata-kata dien dan ilm dengan makna yang sebenarnya, tetapi memahaminya 

dengan pemahaman Barat Masehi, di mana kedua kata ini (dien dan ilm) bagi 

mereka adalah dua hal yang bertentangan. Yakni sesuatu yang bersifat agama 

tidaklah berkaitan dengan ilmu, begitu juga sebaliknya. Dengan perkataan lain, 

ilmu dan akal merupakan lawan agama. 

Ungkapan yang benar terhadap kata-kata “sekularisme” adalah tampak 

pada apa yang disebutnya dalam sejumlah kamus dan ensiklopedia asing. 

Misalnya, dalam Ensiklopedi Britania disebutkan bahwa sekularisme adalah 

sebuah gerakan kemasyarakatan yang bertujuan memalingkan dari kehidupa 

akhirat dengan semata-mata berorientas pada dunia. Gerakan ini ajaran 

dilancarakn kerena pada abad-abad pertengahan, orang menempakkan 

ketergantungan yang besar terhadap aktualisasi kebudayaan dan kemanusiaan 

serta kemungkinan terealisasinya ambisi mereka terhadap dunia. Lalu, 

orientasi pada sekularisme yang merupakan gerakan perlawanan terhadap 

agama dan ajaran Masehi terus berlanjut di celah-celah sejarah modern 

seluruhnya.  

Dalam kamus Dunia Baru, Wipster merinci makna sekularisme, dengan 

menyebutkan sebagai berikut; semangat keduniaan atau orientasi duniawi dan 

sejanisnya. Secara khusus adalah undang-undang dari sekumpulan prinsip dan 

praktek yang menolak setiap bentuk keimanan dan ibadah. Keyakinan bahwa 

agama dan urusan-urusan gereja tidak ada hubungannya sama sekali dengan 

soal-soal pemerintahan, terutama soal pendidikan umum. 

Adapun dalam kasus Oxford disebutkan bahwa sekularisme aritinya 

bersifat keduniaan atau materialisme, bukan keagamaan atau keruhaniaan. 

Sepeti pendidikan sekuler, seni atau musik sekuler, pemerintahan sekuler, 

pemerintahan yang bertentangan dengan gereja. Sekularisme adalah pendapat 

45



 
 

yang mengatakan bahwa agama tidak layak menjadi fondasi akhlak dan 

pendidikan. 

Sementara itu, dalam kamus Internasional modern ketiga disebukan 

bahwa sekularisme ialah suatu pandangan dalam hidup dalam satu masalah 

yang berprinsip bahwa agama atau hal-hal yang beruansa agama tidak boleh 

masuk ke dalam pemerintahan atau pertimbangan-pertimbangan keagamaan 

harus dijauhkan darinya. Maksudnya adalah politik sekuler murni dalam 

pemerintahan, misalnya yang terpisah sama sekali dari agama.  

Selain itu, sekularisme adalah undang-undang akhlak sosial yang 

berlandaskan pemikiran yang mewajibkan ditegakkannya nilai-nilai perilaku 

dan moral menurut kehidupan modern dan solidaritas sosial tanpa memandang 

agama. Adapun seorang orientalis bernama Arberriy dalam bukunya, ad-Dien fi 

Asy-Syarqi al-Awsath, mengatakan berkenaan dengan sekularisme sebgai 

berikut: materialisme sekuler dan humanistik serta aliran naturalisme 

semuanya merupakan bentuk dari sekularisme sebagaiciri khas Eropa dan 

Amerika yang  fenomenanya tampak di TImur Tengah. Ia tidak membuat satu 

model pun dalam filsafat dan etika tertentu. 

 

E. ANATOMI PEMIKIRAN ISLAM MODERN DAN KONTEMPORER 

Kolonialisme Barat yang menimpa dunia Islam pada abad ke-18- 20 dan 

mundurnya politik Islam yang ditandai dengan runtuhnya kekhalifahan Usmani 

tidak selamanya mendatangkan akibat negative, tetapi juga membuat kaum 

Muslim mampu merumuskan dirinya kembali, termasuk pemikiran politik 

Islamnya.65   Bahkan menurut Enayat, dilikuidasinya kekhalifahan Usmani oleh 

keputusan Majelis Nasional Turki tahun 1942 – yang awalnya karena desakan 

kolonialisme Barat, dalam hal ini Yunani yang didukung Inggris, Prancis, dan 

Amerika yang menduduki Izmir, salah satu wilayah Turki tahun 1919- 

merupakan sesuatu yang menjadikan politik Sunni mencapai titik baliknya. 66 

 
65 Tentu saja wilayah asia Tenggara yang mengalami kolonialisme Barat sejak abad ke- 

16 sebagai pegecualian, lihat Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam (Jakarta: Rajwali Press, 
1997) , h. 175-184. 

66 Peristiwa ini merupakan factor yang membuat Kemal al-Taturk seorang perwira 
yang kemudian menjadi bapak Turki Modern, menyelamatkan Turki dari kehancuran total dan 
penjajahan Barat (Harun Nasution, Pembaharuan Dalam Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1975), 
h. 142. 

46



 
 

  Peristiwa ini, ungkapnya lebih lanjut, merupakan puncak proses 

“fermentasi” di kalangan kau Muslim sejak abad ke-18 dan dalam bidang 

pemikiran politik Islam, mempercepat perdebatan seru yang terjadi antara 

kaum modernis dan tradisionalis untuk kemudian menjanjikan terbentuknya 

sintesis dari pandangan mereka yang bertentangan. Krisis seputar kekhalifahan 

itu mempunya salah satu akibat subside yang bersifat doctrine. Ia telah 

memperkenalkan gagasan negara Islam sebagai pengganti kekhalifahan yang 

dinyatakan baik secara tersurat maupun tersirat, sebgai mustahil untuk 

dihidupkan kembali. 

  Lebih lanjut, Munawir Sjadzali berpendapat bahwa berbeda dengan para 

pemikir politik  Islam masa klasik dan pertengahan yang karena realitas politik 

bersifat realis yang semuanya menerima dan tidak mempertentangkan 

keabsahan sistem pemerintahan monarki yang mereka temukan – kecuali al-

Mawardi yang memiliki konsepsi lebih maju yang mirip dengan teori kontrak 

sosial Jhon Locke – para pemikir Politik Islam modern dan kontemporer 

mengalami perkembangan dan keanekaagaman yang mendasar. Salah satuny 

karena tiga faktor, yaitu kemunduran dunia Islam, kolonialisme, dan 

keunggulan Barat. Oleh sebab itu, tulisan ini ingin menyoroti perkembangan 

dan peta pemikiran politik Islam modern dan kontemporer dengan melakukan 

kategorisasi atau karakterisasi; pemikiran politik Islam yang organik 

tradisional, yang sekuler, dan yang moderat. 

1. Karakter Pemikiran Politik Islam sekuler 

  Pola piker kaum sekuler dalam memandang agama menganggap bahwa 

agama tiak dalam hal tidak mengajarkan cara-cara pengaturan tentang 

kehidupan bermasyarakat dan bernegara, Islam adalah agama murni bukan 

negara. Pemikir yang masuk ke dalam karakter ini adalah Ali Abd. Ar-Raziq 

(1888-1966), A. Luthfi As-Sayyid (1872-1963), dan di Indonesia Soekarno. Dari 

sekian pemikir Muslim tentang politik, yang mendapatkan respons luar biasa, 

bahkan kutukan dari kalangan ortodoksi atau tradisional adalah Ali Abd. Ar-

Raziq. Ar-Raziq mengawali penjelasan pikiran politiknya tentang kekhalifahan 

yang supranasional menurut kalangan ortodoks semisal Rasyid Ridha Islami. Ia 

menolak sistem khilafah tersebut sebagai sebuah sistem yang tidak mempunyai 

landasan yang kokoh dari al-Qur’an, Hadis, dan Ijma’. 

  Secara agak rinci ar-Raziq membahas ketiga sumber tersebut yang 

mengukuhkan wajibnya kekhalifahan. Menurut, al-Qur’an tidak menyebut 

47



 
 

kekhalifahan seperti yang kita kenal dalam sejarah. Al-Qur’an Surat 6:38, 

misalnya, yang dianggap dalil pendukung kekhalifahaan dalam kenyataannya 

tidaklah demikian. Karena, kata ulil al-amri (para pemegang kekuasaan) yang 

wajib diikuti kaum Muslim sesudah menaati Allah swt. dan Rasul-Nya 

tidaklahdisepakti ulama tafsir dengan khalifah Baidhawi umpamanya 

menafsirkan kata itu dengan kaum muslimin yang sezaman dengan Nabi, dan 

Zamakhsyari mengartikannya dengan ulama. Demikian juga, dengan hadis 

seperti hadis, “Barangsiapa mati tanpa tanpa berbai’at (kepala imam) maka dia 

mati dalam kejahiliahan”, sekalipun banyak orang menganggapnya sahih, 

hadis-hadis itu tidaklah menunjukkan doktrin agama.  

  Tampaknya hanya ijma’lah yan menjadi alat legitmasi dan itu pun, 

menurut Raziq, bukan ijma’ sahih. Hal ini karena kekhalifahan terbentuk oleh 

ijma’ sukuti (kesepakatan diam) yang tidak semua masyarakat 

menyepakatinya. Hampir setiap kekhalifahan  ada saja pihak yang menjadi 

oposisi. Demikian pula, argumentasi wajibnya kekhalifahan untuk tujuan 

terlaksanya tugas-tugas keagamaan dan kepemerintahan tidaklah juga tepat. 

Ketidaksepakatan itu karena dalam kenyataan kekhalifahan selamanya 

merupakan bencana bagi Islam dan umatnya. Raziq mengakui pentingnya 

negara untuk kepentingan sosial, lepas dari agama dan keyakinan, namun itu 

tidak harus berbentk kekhalifahaan, tetapi bisa beraneka ragam bentuk dan 

sifat. 

  Dari sanalah kemudian berkesimpulan bahwa misi nabi adalah misi 

agama an sich yang tidak ada kaitannya dengan politik keduniawian. Nabi 

adalah utusan Allah swt., yang ditugasi untuk mendakwakan Islam tanpa 

bermaksud mendirikan negara. Nabi tidaklah mempunyai kekuasaan sekuler, 

negara, atau pemerintahan. Nabi tidaklah mendirikan kerajaan dalam arti politi 

sesuatu yang mirip dengan kerajaan. Setelah beliau wafat, tidak ada seorang 

pun yang dapat mengganti tugas risalah-nya. Kalaupun profane (duniawi). Abu 

bakar menyebut dirinya sebagai khalifah rasul (pengganti/wakil rasul) agar 

kaum muslimin taat kepadanya keperti kata kepada Rasulullah. Orang-orang 

yang tidak menaatinya dan Abu Bakar sebut murtad seperti Malik bin Nuwairah 

belum tentu murtad dalam arti keluar dari Islam dan kufur kepada Allah beserta 

Rasul-Nya. 

  Berdasarkan hal itu, semua kekhalifahaan lepas dari Islam dan tidak ada 

kaitan dengannya. Persoalan kenegaraan semuanya diserahkan pada akal 

48



 
 

pengalaman kemanusiaan belaka. Sebagai pemikir sekuler, Ali Abd. Ar-Rasiq 

agaknya mampu meyakinkan pembaca dalam bukunya al-Islam wa Ushul al-

Hukm bahwa pemerintahan menurut Islam tidaklah harus berbentuk khilafah, 

tetapi ia tidak berhasil meyakinkan mereka bahwa Nabi Muhammad saw., tidak 

berbeda dengan Nabi sebelumnya. Mengingat Nabi, terutama dalam konteks 

hokum, kendati tugas utamanya adalah kerasulan, melakukan beberapa hal 

yang hamper sama dengan kepala pemerintahan atau negara.  

Ali Abd. Rasiq dalam hal pemikiran politik Islam sekuler ini tidaklah sendirian. 

A. Luthfi as-Sayyid berpendirian sama. Menurutnya, agama dan negara adalah 

dua hal yang berbeda. Dalam membangun negara, kaum Muslim tiak harus 

mengikatkan diri pada Islam dan pan-Islamisme karena tidak lagi relevan. Sikap 

yang mirip disampaikan oleh Soekarno di Indonesia. Baginya agama dan negara 

mesti dipisah agar keduanya berjalan sendiri-sendiri. Ikatan negara harus 

dilepas dari agama, demikian pula sebaliknya. Negara berada pada wilayah 

public, sementara agama hanya berada dalam wilayah spiritual yang bersifat 

pribadi. 

  Jika diperkenankan hadir dalam wilayah public, agama akan menjadi 

alat politik belaka bagi yang berkepentingan dan akan melahirkan rasa 

terdiskriminasi bagi pemeluk selain agama public tersebut (Soekarno, 1964). 

Sesungguhnya karakter kedua ini sama saja dengan yang pertama. Jika yang 

pertama terbelenggu oleh pemikiran dan praktek politik Islam klasik, karakter 

pemikiran politik Islam kedua ini terbelenggu dan terlalu terpesona oleh 

pemikiran national state Barat yang modern. Ia menerima sistem politik yang 

bekembang Islam Barat tana reserve. Seolah-ola apa yang bekembang di Barat 

sudah final dan tidak ada cara lain, kecuali mengadaptasi dalam sistem politik 

kekinian 

2. Karateristik Pemikiran Politik Islam Modern 

  Berbeda dengan kecenderungan karate sekuler adalah karakter yang 

moderat. Karena ini klaim ekstrem bahwa Islam adalah agama yang lengkap 

dan mengatur semua urusan termasuk politik, tetapi juga menolak klaim 

ekstrem kedua yang melihat bhwa Islam tidak berkaitan dengan politik. 

Menurut karakter ini, Islam tidak menunjukkan preferensinya pada sistem 

politik tertentu, tetapi dalam Islam terdapat prinsip-prinsip moral atu etika bag 

kehidupan bermasyarakat dan bernegara, yang untuk pelaksanaanya umat 

Islam bebas memilih sistem manapun yang terbaik. Yang termasuk karakter ini 

49



 
 

adalah Muhammad Husein Haikal (lahir 1888), Muhammad Abduh (1862-

1905), Fazlurrahman, Mohammed Arkoun, dan di Indonesia Nurcholish Madjid. 

Menurut Haikal, di dalam al-Qur’an dan As-Sunnah tidak terdapat prinsip-

prinsip dasar kehidupan yang lansung berhubngan dengan ketatanegaraan. 

Ayat tentang musyawarah, misalnya, tidaklah diturunkan dalam kaitan sistem 

pemerintahan. Al-Qur’an juga tidak secarategas dan lansung menyebutkan 

sistem pemerintahan tertentu. Oleh karena itu, tidak aneh bila empat khalifah 

periode Islam awal (khulafaurasyidin)  memang di bai’at masyarakat di masjdi, 

tetapi mereka diangkat tidak selalu melalui pemilihan.  

  Nabi membiarkan sism pemerintahan Arab, asalkan menerima baik 

agama yang dibawanya. Dlaam perkembangan selanjutnya juga pengaruh luar 

(Bizantium dan Persia) terhadap pemerintahan Islammakin mendalam dan 

tampak. Namun, sejauh yang bisa kit abaca dari sumber-sumber Islam, pating 

tidak ada tiga prinsip dasar peradaban manusia termasuk politik. Pertama, 

prisip monotheisme murni, kedua, prinsip sunnah (hokum) Allah yang tidak 

pernah berubah, ketiga, persamaan antara manusia sebagai konsekuensi 

prinsip pertama dan kedua. Realisasi prinsip-prinsip itu diwarnai oleh 

semangat persaudaran, cintakasih, rasa keadila, dan takwa (Haikal, 1993; 

Azhar, 1996). Menurut Abduh, meskipun hidup jauh sebelum Haikal dan guru 

dari Ridha serta Raziq, tampaknya masuk kategori ketiga. Hal ini karena 

menurutnya, Islam bukanlah agama semata-mata, melainkan mempunyai 

hokum-hukum yang mengatur hubungan antar sesame muslim dan sesame 

manusia lainnya yang untuk memberlakukannya dibutuhkan penguasa atau 

negara. Dalam bahasa lain, bagi Abduh, kaitannya dngan agama adalah subside 

saja dan dalam pendapatnya juga bahwa kita tidak ada orang atau lembaga yang 

memegang kekuasaan agama dengan mempunyai kewenangan wakil Tuhan di 

muka bumi. Baginya kepala negara merupakan seorang sipil yang diangkat dan 

dapat diberhentikan rakyat, dan kepada mereka ia bertanggungjawab. Seiring 

dengan pengakuannya akan konsep demokraasi, Program Partai Nasional 

Mesir yang dirumuskannnya sendiri pun membuka keanggotaan kepada 

seluruh rakyat Mesir, yang beragama Islam, Yahudi, Kristen, atau liannya. 

  Apabila Haikal tidak menyebut preferensi Islam pada sistem politik 

tertentu, pemikir Islam setelahnya, yaitu Fazlur Rahman, Mohammed Arkoun, 

dan di Indonesia Nurcholish Madjid, menyebut bahwa dari prinsip-prinsip yang 

disebut al-Qur’an dan Hadis, preferensi Islam adalah sistem politik demokratis. 

50



 
 

Dalam berbagai tulisannya Fazlur Rahman menekankan masyarakat Islam 

adalah masyarakat menengah yang tidak terjebak pada ekstrimitas, dan ulil 

amri-nya (para pemegang kekuasaan) adalh mereka yang tidak menerima 

konsep elitisisme ekstrem. Masyarakat Islam adalah masyarakat yang egaliter 

dan terbuka atau influsif, saling berbuat baik dan kerja sama, an tidak 

melakukan diskriminasi berdasarkan gender atau kulit. 

  Selanjutnya, Fazlur Rahman menjelaskan konsep syura (musyarawarh). 

Syura bukan berarti bahwa seseorang meminta nasehat pada orang orang lain, 

seperti yang terjadi dahulu antara khalifah dan ahl halli wa al-alqd, melainkan 

nasihat timbal balik melalui diskusi bersama. Tentu saja konsep demokrasi 

yang dipilih  Fazlur Rahman ini dengan, ungkapnya lebih lanjut, berorientasi 

pada etika dan nilai spiritual Islam, tidak semata-mata bersifat mat ri sepeti di 

Barat. Karena pilihannya pada sistem demokrasiitulah, ia mengkritik para 

tokoh Islam yang menentang demokrasi, seperti terhadap al-Maududi 

yangtidak dijelaskan dimuka. 

  Sebagimana Fazlur Rahman, Arkoun juga berpendapat sma. Pertama-

tama ia menjelaskan perbedaan antara kekuasaan dan wewenang. Wewenang, 

menurutnya, bersifat mistis-teologis seperti ketika Nabi di Mekah dan 

kekuasaan bersifat rasional seeprti ketika Nabi di Madinah yang dikelilingi 

dewan beranggotakan paling sedikit sepuluh orang. Selanjutnya, Arkoun 

menerima pernyataan Ibnu khaldun bahwa sistem kekhalifahan tidak berbeda 

degnan sistem kerajaan yang dominative dan hegemonic yang telah melakukan 

tindakan sakralisasi terhadap yang duniawi seperti terlihat pada terminology 

bai’ah dan wakil Allah di muka bumi. Dari sini kemudian ia lebh menyetujui 

negara demokratis, mengkritik para ulama yang telah ikut melestarikan status 

quo kekuasaan dinasti yang jauh dari moral Islam, dan mengecam pelaksanaan 

konsep dzimmi (yang terlindung) bagi masyarakat non-Muslim. Dalam 

pandangannya, penerapan konsep itu lebih baik dibandingkan dengankaum 

Muslim yang hidup di tengah mayoritas umat agama lain, tetapi tidak dapat  

dipungkiri bahwa toleransi dzimmi tersebut adlah model toleransi tanpa 

peduli. Ini karena biasanya ia disertai dengan tindakan mengurangi peran 

kelompok lain yang non-muslim. 

  Sebagai pemikir modern, Arkoun di satu sisi mengkiritk habis 

sekularisasi gaya Attaturk di Turki yang baginya merupakan bentuk kesadaran 

naïf yang disadari kekagetan budaya, tetapi di pihak lain menolak pembentukan 

51



 
 

negara Islam, ala Khomeni karena telah melakukan sakralisasi terhadap 

sesuatu yang sebenarnya duniawi. 

  Adapun prinsip kenegaraan dalam Islam adalah syura, ijtihad, dan 

penerapan syariat yang tujuannya, bagi Arkoun untuk mewujudkan masyarakat 

yang bermoral, bertanggungjawab, dan bermartabat, sehingga anggota 

masyarakat Muslim diridhai Allah dalam menjalankan tugas pribadi dan 

sosialnya secara harmonis (Arkoun, 1996; Azhar, 1996, Putro, 1998). Selaku 

murid Razlur Rahman, di Indonesia, Nurcholish Madjid tidak jauh berbeda 

dangan formulasi konseptual gurunya. Islam, baik dalam teori maupun praktek 

tidak menetapkan prinsip-prinsip politik. Prinsip-prinsip itu, dengan mengutip 

Robert N. Bellah dan apa yang tercantum dalam “Piagam Madinah”, adalah 

pluralism, toleransi, pengakuan akan persamaan semua penduduk, dan 

keadilan sebagai tujuan negara. Dalam Islam yang dimaksud pluralism adalah 

paham kemajemukan yang melihatnya sebagai suatu kenyataan yang bersifat 

positif dan sebagai keharusan bagi keselamatan umat manusia. Bertolak dari 

prinsip-prinsip ini ia berkesimpulan bahwa, pertama, konsep Islam di bidang 

politik, tegas Nurcholish Madjid, berada pada pertengahan antara dua pendapat 

ekstrem yang berlawanan. Sayyid Qutub dan al-Maududi di satu pihak, dan Ali 

Abd. Ar-Raziq di pihak lain. Kedua, meskipun memiliki kekurangan, demokrasi 

dipahaminya sebagai sesuatu yang tidak ternilai harganya, yang untuk sampai 

sekarang belum ditemukan alternatif yang lebih unggul. Demokrasi, baginya 

adalah majority rule minority right, yaitu sistem politik dengan prinsip 

mayoritas dengan tidak mengganggu kepentingan minoritas yang paling 

fundamental. Demokrasi juga, dalam keyakinan Nurcholish Madjid, merupakan 

kata kerja, bukan kata benda, sebagai suatu proses demokrasi. Dalam hal ini 

demokrasi sebagai way of life dengan nuktah; kemajemukan, musyawarah, cara 

harus sesuai dengan tujuan, pemufakatan yang jujur, pemenuhan kebutuhan 

ekonomi, kebebasan, dan perlunya pendidikan demokrasi. 

  Dari paparan di atas, yang bisa disimpulkan adalah, pertama, bahwa 

aberbeda dengan pemikiran politik Islam klasik dan pertengahan yang 

homogeny dan realis dengan kekuasaan yang ada akibat realitas politiknya 

menghendaki hal itu maka pemikiran politik Islam modern beragam dan 

mengalami perkembangan mengagumkan. Hal ini mungkin karena situasi dan 

kondisinya berbeda. Kedua, secara umum peta pemikiran politik Islam modern 

dan kontemporer bisa dibagi pada tiga kategori atau karakter, yaitu karaker 

52



 
 

tradisional organic, sekuler, dan moderat. Ketiganya memiliki konsepsi 

berbeda yang semuanya merujuk pada teori atau praktik politik Islam. Ketiga, 

karakter pemikiran politik Islam moderat – yang karena kematangannya –

tampaknya saat ini mendapat banyak pendukung. 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB III 

GERAKAN MODERNIS DI MESIR, DI TURKI,  

DAN DI INDIA-PAKISTAN 
 

Dalam bahasa Indonesia kata modern, modernisasi dan modernisme, 

seperti yang terdapat umpamanya dalam “aliran-aliran modern dalam Islam” 

dan “Islam dan Modernisasi”. Modernisasi dalam masyarakat Barat 

mengandung arti fikiran, aliran, gerakan dan usaha untuk merubah faham-

faham, adat-istiadat, institusi-institusi lama, dan sebagainya, untuk disesuaikan 

dengan suasana baru yang ditimbulkan oleh kemajuan ilmu pengetahuan dan 

teknologi modern. 

Pikiran dan aliran ini segera memasuki lapangan agama dan 

modernisme dalam hidup keagamaan di Barat mempunyai tujuan untuk 

menyesuaikan ajaran-ajaran yang terdapat dalam agama Khatolik dan 

Protestan dengan ilmu pengetahuan dan filsafat modern.Aliran ini akhirnya 

membawa kepada timbulnya sekularisme di masyarakat Barat. 

Kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi modern memasuki dunia 

Islam, terutama sesudah pembukaan abad kesembilan belas, yang dalam 

sejarah Islam di pandang sebagai permulaan Periode Modern.Kontak dengan 

dunia barat selanjutnya membawa ide-ide baru ke dunia Islam seperti 

rasionalisme, nasionalisme, demokrasi, dan sebagainya. Semua ini 

menimbulkan persoalan-persoalan baru, dan pemimpin-pemimpin Islam pun 

mulai memikirkan cara mengatasi persoalan-persoalan baru itu. 

53



 
 

Sebagai halnya di Barat, di dunia Islam juga timbul pikiran dan gerakan 

untuk menyesuaikan faham-faham keagamaan Islam dengan perkembangan 

baru yang ditimbulkan kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi modern itu. 

Dengan jalan demikian pemimpin-pemimpin Islam modern mengharap akan 

dapat melepaskan umat Islam dari suasana kemunduran untuk selanjutnya 

dibawa pada kemajuan. 

Kaum Orientalis, yang sejak lama mengadakan studi tentang Islam dan 

Umat Islam, mempelajari perkembangan  modern tersebut. Hasil penyelidikan 

itu pada mulanya mereka siarkan dalam bentuk artikel di majalah-majalah 

ilmiah seperti Muslim World, Studia Islamica, Revue du Monde Musulman, Die 

Welt des Islam and Modernism in Egypt, yang dikarang oleh C.C. Adams di tahun 

1933, Moderns Trends in Islam, yang disusun oleh H.A.R. Gibb di tahun 1946, dan 

sebagainya. 

Kata modernsmi dianggap mengandung arti-arti negative di samping 

arti-arti positif, maka untuk menjauhi arti-arti negatif itu, lebih baik kiranya 

dipakai terjemahan Indonesianya yaitu pembaharuan. 

1. Maju-mundurnya Umat Islam Dalam Sejarah 

Sebagai telah disebut pembaharuan dalam Islam timbul di periode 

sejarah Islam yang disebut modern dan mempunyai tujuan untuk membawa 

umat Islam kepada kemajuan. Sebelum masuk ke dalam pokok masalah, ada 

baiknya diuraikan terlebih dahulu sejarah Islam secara ringkas, bukan hanya 

mengetahui waktu mulanya Periode Modern itu, tetapi juga untuk melihat 

pembangunan maju-mundurnya umat Islam yang terjadi dalam sejarah. 

Dalam garis besarnya sejarah Islam dalam dibagi ke dalam tiga periode 

besar, klasik, pertengahan dan modern. 

Periode Klasik (650 – 1250 M) merupakan zaman kemajuan dan 

dibahagi ke dalam dua fase.Pertama, fase ekspansi, integrasi dan puncak 

kemajuan (650 – 1000 M).Di zaman inilah daerah Islam meluas melalui Afrika 

Utara sampai ke Spanyol di Barat dan melalui Persia sampai ke India di 

Timur.Daerah-derah itu tunduk kepada kekuasaan Khalifah yang pada mulai 

berkedudukan di Medinah, kemudian di Damsyik dan terakhir di Bagdad.Di 

masa ini pulalah berkembang dan memuncak ilmu pengetahuan, baik dalam 

bidang agama maupun dalam bidang non-agama, dan kebudayaan Islam. Zaman 

inilah yang menghasilkan ulama-ulama besar seperti Imam Malik, Imam abu 

Hanifah, Imam Syafi’I dan Imam Ibn Hambal dalam bidang hukum, Imam Al-

54



 
 

Asy’ari, Imam Al-Maturidi, pemuka-pemuka Mu’tazila seperti Wasil Ibn ‘Ata’, 

Abu Al-Huzali, Al-Nazzam dan Al-Jubba’I dalam bidang teologi, Zunnun Al-Misri, 

Abu Yazid Al-Bustami dan Al-Hallaj dalam mistisme atau al-tasawuf, Al-Kindi, 

Al-Farabi, Ibn Suna dan Ibn Miskawih dalam filsafat, dan Ibn Al-Hasym. Ibn 

Hayyan, Al-Khawarizmi, Al-Mas’ud dan Al-Razi dalam bidang ilmu 

pengetahuan. 

Kedua, fase disintegrasi (1000 – 1250 M). Di masa keutuhan umat Islam 

dalam bidang politik muali pecah, kekuasaan Khalifah menurun dan akhirnya 

Bagdad dapat dirampas dan hancurkan oleh Hulagu di tahun 1958 M. Khalifah, 

sebagai lambang kesatuan politik umat Islam, hilang. 

Periode pertengahan (1250 – 1800 M) juga dibahagi kedalam dua 

fase.Pertama, fase kemunduran (1250 – 1500 M).Di zaman ini disentralisasi dan 

disitegrasi bertambah meningkat.Perbedaan antara Sunni dan Syi’ah dan 

demikian juga antara Arab dan Persia bertambah nyata kelihatan. Dunia Islam 

terbagi dua, bagahian Arab yang terdiri atas Arabia, Irak, Suria, Palestina, Mesir 

dan Afrika Utara dengan Mesir sebagai Pusat; dan bahagian Persia  yang terdiri 

atas Balkan, Asia Kecil, Persia dan Asia Tengah dengan Iran sebagai Pusat. 

Kebudayaan Persia mengambil bentuk internasional dan dengan demikian 

mendesak lapangan kebudayaan Arab.Pendapat bahwa pintu ijtihad tertutup 

makin meluas di kalangan umat Islam.Demikian juga tarekat dengan pengaruh 

negatifnya.Perhatian pada ilmu pengetahuan kurang sekali.Umat Islam di 

Spanyol dipaksa masuk Kristen atau keluar dari daerah itu. 

Kedua, fase Tiga Kerajaan Besar (1500 – 1800 M).yang di mulai dengan 

zaman kemajuan (1700 – 1800 M). Tiga Kerajaan Besar yang dimaksud ialah 

Kerajaan Usmani (Ottoman Empire) di Turki, Kerajaan Safawi di Persia dan 

Kerajaan Mughal di India.Di masa kemajuan, ketiga Kerajaan Besar ini 

mempunyai kejayaan masing-masing terutama dalam bentuk literature dan 

arsitek. Masjid-masjid dan gedung-gedung indah didirikan di zaman ini masih 

dapat  dilihat di Istanbul, di Tibriz, Isfahan dan kota-kota lain di Iran dan di 

Delhi. Kemajuan umat Islam di zaman ini lebih banyak merupakan kejuan di 

Periode Klasik.Perhatian pada ilmu pengetahuan masih kurang sekali. 

Di zaman kemunduran, Kerajaan Usmani tepukul di Eropa, Kerajaan 

Safawi dihancurkan oleh serangan-serangan suku bangsa Afghan, sedang 

daerah kekuasaan Kerajaan Mughal di perkecil oleh pukulan-pukulan Raja-raja 

di India.Kekuatan militer dan kekuatan politik umat Islam menurut.Umat Islam 

55



 
 

dalam keadaan mundur dan statis. Dengan pada itu, Erapa dengan kekayaan-

kekayaan yang diangkut dari Amerika dan Timur Jauh, bertambah kekayaan  

dan maju. Penetrasi Barat yang kekuatannya meningkat, ke dunia Islam, yang 

kekuatannya menurut, kian mendalam dan kian meluas.Akhirnya Napoleon di 

tahun 1798 M. menududuki Mesir, sebagai salah satu pusat Islam yang 

terpenting. 

Periode Modern (1800 M – dan seterusnya) merupakan zaman 

kebangkitan umat Islam. Jatuhnya Mesir ke tangan Barat menginsafkan dunia 

Islam akan kelemahannya dan menyadarkan umat Islam bahwa di Barat telah 

timbur peradaban baru dan lebih tinggi dan merupakan ancaman bagi Islam. 

Raja-raja dan pemuka-pemuka Islam mulai memikirkan bagaimana 

meningkatkan mutu dan kekuatan umat Islam kembali.Di Periode Modern 

inilah timbulnya ide-ide pembaharuan adalam Islam. 

 

B. PEMIKIRAN DAN USAHA PEMBAHARUAN SEBELUM PERIODE 

MODERN 

1. Kerajaan Usmani 

Perlu ditegaskan bahwa di Periode Pertengahan pun telah ada tibul 

pemikiran pembaharuan, terutama di Kerajaan Usmani.Di abad ketujuh belas 

Kerajaan ini mulai mengalami kekalahan-kekalahan dalam peperangan dengan 

Negara-negara Eropa. Tentara besar yang dikirim untuk menguasai Wina 

dipukul kalah di tahun 1683 M, perjanjian Carlowitz yang ditanda-tangani di 

tahun 1699, membuat Kerajaan Usmani terpaksa menyerahkan Hongaria 

kepada Austria, daerah Podolia kepada Polandia dan Azov kepada Rusia.  

Kekalahan-kekalahan serupa mendorong Raja-raja dan pemuka-

pemuka Kerajaan Usmani untuk menyelidiki sebab-sebab kekalahan mereka 

dan rahasia keunggulan rawan.Mereka mulai memperhatikan kemajuan Eropa, 

terutama kemajuan di Perancis, sebagai Negara yang terkemuka waktu 

itu.Eropa mulai mempunyai arti yang pening bagi pemuka-pemuka 

Usmani.Orang-orang Eropa yang selama ini dipandang sebagai “kafir” dan 

rendah, mulai dihargai.Duta-duta pun dikirim ke Eropa untuk mempelajari 

suasana kemajuan disana dari dekat. 

Di tahun 1720, Celebi Mehmed pergi ke Paris sebagai Duta dengan 

instruksi mengunjungi pabrik-pabrik, benteng-benteng pertahanan dan 

institusi-institusi Perancis lainnya serta memberi laporan. Dalam bukunya 

56



 
 

Sefaretname, Duta ini, antara lain memberikan laporan tentang kemajuan 

teknik, organisasi angkatan perang modern, rumah-rumah sakit, 

observatorium, peraturan karantina, kebon binatang, adat-istiadat, dan 

sebagainya seperti ia lihat di Perancis. Di tahun 1741 anakya, Said Mehemd di 

kirim pula ke Paris.Laporan-laporan kedua Duta ini menarik perhatian Sultan 

Ahmad III (1703 – 1730) untuk memulai pembaharuan di Kerajaan Usmani. 

Dalam pada itu ahli-ahli Eropa sendiri telah pula mulai berkunjung ke 

Kerajaan ini. Di tahun 1717 seorang Perwira Perancis bernama De Rochefort 

datang ke Istanbul, dengan usul pembentukan suatu korps altileri dan tawaran 

untuk memberi pelajaran dan melatih tentara Usmani dalam ilmu-ilmu 

kemiliteran modern. Di tahun 1729, datang lagi seorang Perancis, Comte De 

Bonneval, yang kemudian masuk Islam dan berganti nama dengan Humbaraci 

Pasya. Kepadanya diserahkan tugas melatih tentara dalam memakai alat-alat 

meriam modern. Untuk menjalankan tugas ini ia dibantu oleh Macarthy dari 

Irlandia, Ramsay dari Schotladia dan Mornai dari Perancis. Atas usaha ahli-ahli 

Erapa ini taktik perang Usmani.Di tahun 1734 dibuka untuk pertama kalinya 

Sekolah Teknik Militer. 

Dalam lapangan non-militer, pemikiran dan usaha pembaharuan 

ditimbulkan oleh Ibrahim Mutafarrika (1670 – 1754).Ia berasal dari Hongaria 

dan ketika masih muda remaja tertangkap dalam peperangan Usmani – 

Hungoria. Ia dibawa ke Istanbul kemudian masuk Islam, dan dengan cepat 

dapat menguasai bahasa dan adat-istiadat Turki. Menurut keterangan ia pandai 

berbahasa Perancis, Itali, Latin dan Jerman, disamping bahasa Hungoria dan 

Turki. 

Usahanya yang pertama menghasilkan pembukaam suatu percetakan di 

Istanbul pada tahun 1727.Fatwa, yang dimintanya dari Syaikh Al-Islam 

Kerajaan Usmani, membolehkan percetakan buku-buku selain dari Al-Qur’an, 

hadist, fikih, ilmu kalam dan tafsir. Maka ia mencetak buku-buku mengenai  

ilmu kedokteran, astronomi, dan ilmu pasti, sejarah dan sebagainya. 

Ibrahim Mutafarrika juga pandai mengarang dan buku-buku yang 

dikarangnya meliputi berbagai cabang ilmu pengetahuan seperti ilmu bumi, 

ilmu alam, dan ilmu politik serta soal-soal militer, kemajuan teknik Eropa dan 

kemajuan yang diperoleh Rusia sebagai hasil dari pembaharuan-pembaharuan 

yang dijalankan Peter Yang Agung (1682 – 1725). 

57



 
 

Usaha Ibrahim untuk memperkenalkan ilmu-ilmu pengetahuan modern 

dan kemajuan barat kepada pembaca-pembaca Turki disertai pula oleh usaha 

penterjemahan buku-buku Barat ke dalam bahasa Turki. Suatu badan 

penterjemahan yang terdiri atas dua puluh lima anggota di bentuk pada tahun 

1717. 

Sekianlah sekedar gambaran tentang usaha pembaharuan yang 

dijalankan di Kerajaan Usmani di abad kedelapan belas.Usaha-usaha itu tidak 

membawa hasil yang kehendaki disebabkan beberapa hal. 

Sesudah Sultan Sulaiman (1520 – 1566) yang termasyhur dengan nama 

Al-Qanuni (Pembuat Undang-Undang), Kerajaan Usmani senantiasa 

mempunyai Sultan-sultan lemah. Wewenang Sultan sudah jauh merosot.Dan 

dalam pada itu keuangan Negara juga lebih sehingga belanja yang diperlukan 

untuk pembaharuan jauh dari pada cukup. 

Usaha-usaha pembaharuan itu sendiri mendapat tantangan keras dari 

dua golongan yang berpengaruh dalam masyarakat.Dari satu pihak tantangan 

dilancarkan oleh tentara tetap yang dikenal dengan nama Yeniseri (pasukan 

baru). Mereka mempunyai hubungan erat dengan tarekat Bektasyi yang besar 

pengaruhnya dalam masyarakat.Karena eratnya hubungan itu mereka disebut 

juga tentara Bektasyi. 

Yeniseri dibentuk di abad keempat belas dari anak-naka orang bukan 

Islam di daerah-daerah yang tunduk di bawah kekuasaan Kerajaan 

Usmani.Mereka dibawah ke Istambul dan disana diberi didikan Islam serta 

didikan militer dan disiplin yang keras.Mulai dari abad ketujuh belas Yeniseri 

menguasai suasana politik di Kerajaan ini.Sultan-sultan yang tak disukai 

mereka jatuhkan dan bunuh.Sultan Salim III (1789 – 1807) umpamanya, karena 

ingin mengadakan pembaharuan, diantaranya dalam lapangan militer, 

ditentang.Ia mereka jatuhkan dan bunuh pada tahun 1807. 

Tantangan lain datang dari pihak kaum ulama. Ide-ide itu yang 

didatangkan dari Eropa itu bertentangan dengan faham-faham tradisional yang 

terdapat dikalangan umat Islam.Ide demokrasi umpamanya, yang menghedaki 

pemilihan wakil-wakil di parlemen orang rakyat dan demikian juga pemilihan 

kepala Negara tidak sesuai dengan tradisi, Sultan tidak dipilih karena 

mempunyai hak waris dan kaum ulama serta pemuka-pemuka lain diangkat 

oleh Sultan sebagai pembantu.Sultan mempunyai kekuasaan absolut.Ide-ide 

58



 
 

yang bertentangan dengan tradisi itu oleh kaum ulama dianggap bertentangan 

dengan ajaran Islam. 

Selain dari itu penulis-penulis Eropa yang belum lupa akan perang salib 

dan pemerintahan militer Kerajaan Usmani di Eropa Timur, menulis karangan-

karangan yang menentang Islam. Hal ini membuat kaum ulama curiga terhadap 

segala apa yang datang dari Barat. Dengan demikian pembaharuan yang 

berorientasi Barat dicurigai, apa lagi kalau usaha pembaharuan itu dijalankan 

oleh orang-orang bukan Islam. Kaum curiga bahwa semua itu datang untuk 

menghancurkan Islam dan umatnya. 

Pembaharuan juga akan membawa perobahan-perobahan yang tidak 

menguntungkan bagi kaum Ulama. Percetakan umpamanya, akan membuat 

golongan penulis manuskrip kehilangan sumber rezeki. Pendidikan barat akan 

menimbulkan golongan intelegensia baru yang akan menjadi saingan bagi 

kaum ulama. Dalam masyarakat tradisional hanya kaum ulamalah yang 

merupakan golongan intelegensia yang berpengaruh pada masyarakat. 

Dalam menentang usaha-usaha pembaharuan di Periode Pertengahan 

ini, kaum ulama dan Yeniseri menjalin kerja sama yang baik. 

Hal-hal tersebut diataslah, antara lain, yang membuat usaha 

pembaharuan pertama di Kerajaan Usmani tidak membawa hasil yang 

diharapkan. Usaha pembaharuan  kedua di mulai di Periode Modern, setelah 

Yeniseri berhasil dihancurkan oleh Sultan Mahmud II (1808 – 1930) pada tahun 

1826. Pembaharuan inilah yang pada akhirnya membawa kepada perubahan-

perubahan besar di Turki. 

2.  India 

Pada permulaan abad kedalam belas Kerajaan Mughal di India, mulai 

memasuki zaman kemunduran.Perang saudara untuk merebut kekuasaan di 

Delhi selalu terjadi. Setelah Aurangzeb meninggal dunia di tahun 1707, 

putranya yang bernama Mu’azzamlah yang berhasil menggantikan ayahnya 

sebagai Raja dengan nama Bahadur Syah. Lima tahun kemudian, terjadi pula 

perebutan kekuasaan antara putra-putra Bahadur Syah. Dalam persaingan ini, 

Jendral Zulfiqar Khan turut memainkan rol penting dan atas pengaruhnya, 

putra terlemah, Jahandar Syah dinobatkan sebagai raja. Tetapi Jahandar Sya 

mendapat tantangan dari keponakannya Muhammad farrukhiyar.Dalam 

pertempuran yang terjadi di tahun 1713, Farrukhsiyar memperoleh 

kemenangan dan dapat mempertahankan kedudukannya sampai tahun 

59



 
 

1719.Raja ini mati dibunuh oleh komplotan Sayyid Husain Ali dan Sayyid Hasan 

Ali, kedua bersaudara yang pada hakekatnya memegang kekuasaan di Istana 

Delhi.Sebagai gantinya mereka angkat Muhammad Syah (1719 – 1748). 

Dalam keadaan serupa ini, tidak mengherankan kalau golongan-

golongan Hindu yang ingin melepaskan diri dari kekuasaan Kughal mengambil 

sikap menentang. Bahadur Syah, umpamanya, mendapat tantangan dari 

golongan Sik dibawah pimpinan Banda. Di sebelah Utara Delhi mereka dapat 

merampas kota Sadhaura. Dalam serangan ke kota Sirhind mereka mengadakan 

perampasan dan pembunuhan terhadap penduduk yang beragama Islam. 

Golongan Maratha di bawah pimpinan Baji Rao dapat merampas sebahagian 

dari daerah Gujarat di tahun 1732 dan pada tahun 1737, malahan dapat 

menyerang sampai ke perbatasan Ibu Kota. Tetapi setelah mengetahui bahwa 

tentara Mughal bergerak menuju Delhi, mereka mengundurkan diri. 

Dari pihak Inggris telah dimulai pula diperbesar usaha-usaha untuk 

memperoleh daerah-daerah kekuasaan di India, terutama di Benggal.Dalam 

pertempuran-pertempuran, umpamanya di Plassey pada tahun 1757 dan Buxar 

tujuh tahun kemudian, Inggris memperoleh kemenangan.Daerah kekuasan 

Mughal kian lama kian kecil. 

Serangan terhadap Delhi bukan datang dari dalam saja, tetapi juga dari 

luar India. Di Persia, Nadir Syah dapat merebut kekuasaan dan karena Dutanya 

tidak diterima Raja Mughal Mahmud Syah untuk beraudiensi, ia memutuskan 

untuk memukul Delhi. Pesyawar dan Lahore dapat dikuasainya di tahun 1739 

dan dari sana meneruskan serangan sampai ke Ibu Kota. Tentara Mughal yang 

datang menemuinya dapat dikalahkan. Di Delhi iamendapat perlawanan dari 

rakyat dan sebagai hukuman ia memberi izin kepada tentaranya untuk 

mengadakan perampasan dan pembunuhan besar-besaran. Kerajaan Mughal ia 

wajibkan membayar upeti dan daerah-daerah yang terletak disebelah Barat 

sungai Indus ia gabungkan dengan Persia. Mahmud Syah ia tinggalkan tetap 

menjadi Raja di Delhi, tetapi pretise Kerajaan Mughal telah jauh sekali menurun. 

Suasana seperti digambarkan diatas menyadarkan pemimpin-

pemimpin Islam di India akan kelemahan umat Islam. Salah satu dari pemuka 

itu adalah Syah Waliullah (1703 – 1762).Ia lahir di Delhi dan mendapat 

pendidikan dari orang tuanya Syah Abdul Al-Rahim seorang sufi dan ulama 

yang Madrasah. Setelah dewasa ia kemudian turut mengajar di Madrasah itu. 

Selanjutnya ia pergi naik haji dan selama setahun di Hejaz ia sempat belajar 

60



 
 

pada ulama-ulama yang ada di Mekkah dan medinah. Ia kembali ke Delhi di 

tahun 1732 dan meneruskan pekerjaannya yang lama sebagai guru. Di samping 

itu ia gemar mengarang dan banyak meninggalkan karangan-karangan, 

diantaranya buku Hujjatullah Al-Balighah. 

Di antara sebab-sebab yang membawa kepada kelemahan umat Islam, 

menurut pemikirannya, adalah perubahan system pemerintahan dalam Islam 

dari system kekhalifahan menjadi system kerajaan, system pertama bersifat 

demokratis, sedang system kedua bersifat otokratis.Dalam sejarah, raja-raja 

Islam pada umumnya mempunyai kekuasaan absolut.Besarnya pajak yang 

harus dibayar kaum petani, buruh dan pedagang mereka tentukan sendiri.Pajak 

tinggai yang harus dibayar rakyat ini, menurut Syah Waliullah, membawa pula 

pada kelemahan umat.Selanjutnya hasil dari pajak tinggi itu, dipergunakan 

bukan untuk kepentingan umat, tetapi untuk membelanjakan hidup mewah 

dari kaum bangsawan yang tak mempunyai pekerjaan apa-apa.Pemungutan 

dan pembelanjaan uang yang tidak adil ini menimbulkan perasaan tidak senang 

di kalangan rakyat dan dengan demikian keamanan dan ketertiban masyarakat 

selalu terganggu.Untuk mengatasi hal-hal negatif diatas, Syah Waliullah 

berpendapat, bahwa system pemerintahan yang terdapat di zaman khalifah 

yang Empat perlu dihidupkan kembali.Dengan ini kata system pemerintahan 

absolut harus diganti dengan system pemerintahan demokratis. 

Perpecahan yang terjadi dikalangan umat Islam. Dalam pendapatnya, 

merupakan sebab lain bagi lemahnya umat Islam. Perpecahan dimaksud ialah 

perpecahan yang ditimbulkan aliran-aliran dan mazhab-mazhab yang terdapat 

Islam, seperti pertentangan antara golongan Syi’ah dan Sunni, antara aliran 

Mu’tazilah di satu pihak dan Asy’ariah serta Maturidiah di lain pihak, antara 

kaum sufi dan kaum syari’ah dan antara pengikut-pengikut dari masing-masing 

mazhab hukum empat yang ada. Oleh karena itu ia berusaha mengadakan 

suasana damai antara golongan, aliran dan mazhab yang berbeda-beda itu. 

Pertentangan kuat yang terdapat dizamannya ialah pertentangan Syi’ah dan 

Sunni.Syi’ah dipandang telah keluar dari Islam. Pendapat ini dilawan oleh Syi’ah 

Waliullah dengan menegaskan bahwa kaum Syi’ah sama halnya dengan kaum 

Sunni, masih tetap orang Islam. Ajaran-ajaran yang mereka anut tidak membuat 

mereka keluar dari Islam. 

Sebab ini ialah masuknya adat-istiadat dan ajaran-ajaran bukan Islam ke 

dalam keyakinan umat Islam.Di India umat Islam menurut penglihatannya 

61



 
 

banyak dipengaruhi oleh adat-istiadat dan ajaran-ajaran Hindu.Keyakinan 

umat Islam harus dibersihkan dari hal-hal yang asing ini.Mereka mesti dibawa 

kembali kepada ajaran-ajaran Islam hanyalah Al-Qur’an dan Hadist.Oleh karena 

itu untuk mengetahui ajaran-ajaran Islam sejati, orang harus kembali kepada 

kedua sumber itu, dan bukan kepada buku-buku tafsir, fikih, ilmu-ilmu kalam, 

dan sebagainya. 

Syah Waliullah tidak setuju dengan taklik, mengikut dan patuh pada 

penafsiran dan pendapat ulama-ulama di masa lampau.Bahkan hal ini, menurut 

pendapatnya, merupakan salah satu sebab bagi kemunduran umat Islam.Ia 

melihat bahwa masyarakat bersifat dinamis. Penafsiran yang sesuai untuk 

suatu zaman belum tentu saja dengan zaman sesudahnya. Oleh sebab itu ia 

menentang taklid dan menganjurkan pengadaan ijtihad. Ajaran-ajaran dasar 

yang terdapat dalam Al-Qur’an dan Hadist, melalui ijtihad, harus disesuaikan 

dengan perkembangan zaman.Sebagai pengikut Ibn Taimiyah pintu ijtihad 

baginya tidak tertutup.  

Dalam rangka pemikiran ajaran murni dan adat-istiadat yang masuk ke 

dalam Islam sebagai tersebut diatas, Syah Waliullah memperbedakan antara 

Islam universal dan Islam yang mempunyai corak lokal. Islam universal 

mengandung ajaran-ajaran dasar yang konkrit sedang Islam lokal mempunyai 

corak yang ditentukan oleh kondisi tempat yang bersangkutan. Dengan 

begitulah terdapat Islam yang bercorak Arab, Islam yang bercorak Persia, Islam 

yang bercorak India, dan sebagainya. Yang dimaksud oleh Syah Waliullah 

kelihatannya, ialah keadaan Islam dapat di sesuaikan dengan situasi setempat 

dan dengan kebutuhan zaman. Yang perlu dipegang dan dipertahankan ialah 

ajaran-ajaran dasar yang bersifat universal. Interpretasi dan pelaksanaannya 

dapat berbeda-beda sesuai dengan tempat dan zaman yang bersangkutan. 

Sebagai telah dijelaskan Syah Waliullah melihat bahwa masyarakat manusia 

bersifat dinamis, dan Islam yang juga mengandung ajaran-ajarannya  tentang 

hidup kemasyarakatan, harus pula bersifat dinamis. Berpegang hanya pada 

ajaran-ajaran universallah yang membuat Islam bersifat dinamis. 

Di zaman Syah Waliullah penterjemahan Al-Qur’an ke dalam bahasa 

asing masing dianggap terlarang. Tetapi ia melihat bahwa orang di India 

membaca Al-Qur’an dengan tidak mengerti isinya. Pembacaan tanpa pengertian 

tak besar faedahnya untuk kehidupan duniawi mereka. Ia melihat perlu Al-

Qur’an diterjemahkan ke dalam bahasa yang dapat dipahami orang awam. 

62



 
 

Bahasa yang dipilihnya ialah bahasa Persia yang banyak di pakai kalangan 

terpelajar Islam India di ketika itu. Penterjemahan Al-Qur’an ke dalam bahasa 

Persia disempurnakan Syah Waliullah di tahun 1758. Terjemahan itu pada 

mulanya mendapat tantangan, tetapi lambat laun dapat juga diterima oleh 

masyarakat. Karena masyarakat telah mau menerima terjemahan, putranya 

kemudian membuat terjemahan ke dalam bahasa Urdu, bahasa yang lebih 

umum di pakai oleh masyarakat Islam India dari pada bahasa Persia. 

3. Arabia 

Dalam bahasa itu di Arabia timbul pula satu aliran, yaitu aliran 

Wahabiah, yang mempunyai pengaruh pada pemikiran pembaharuan di abad 

kesembilan belas. Pembinanya ialah Muhammad Abd Al-Wahhab (1703 – 1787) 

yang berasal dari Nejd di Arabia. Setelah menyelesaikan pelajarannya di 

Madinah ia pergi merantau ke Basrah dan tinggal di kota ini selama empat 

tahun. Selanjutnya ia pindah ke Baghdad dan disini ia memasuki hidup 

perkawinan dengan seorang wanita kaya. Lima tahun kemudian, setelah 

istrinya meninggal dunia, ia pindah ke Kurdistan, selanjutnya ke Hamdan dan 

ke Isfahan. Di kota yang tersebut akhir ini ia sempat mempelajari filsafat dan 

tasawwuf. Setelah bertahun-tahun merantau ia akhirnya kembali ke tempat 

kelahirannya di Nejd. 

Pemikiran yang dicetuskan Muhammad Abd Al-Wahhab untuk 

memperbaiki kedudukan umat Islam timbul bukan sebagai reaksi terhadap 

suasana politik seperti yang terdapat di Kerajaan Usmani dan Kerajaan Mughal, 

tetapi sebagai reaksi terhadap faham tauhid yang terdapat di kalangan umat 

Islam di waktu itu. Kemurnian faham tauhid mereka telah dirusak oleh ajaran-

ajaran tarekat yang semenjak abad ketiga belas memang tersebar luas di dunia 

Islam. 

Di tiap negara Islam yang dikunjunginya Muhammad Abd Al-Wahhab 

melihat kuburan-kuburan syekh tarekat bertebaran. Tiap kota, bahkan juga 

kampung-kampung, mempunyai kuburan syekh atau wali masing-masing. Ke 

kuburan-kuburan itu umat Islam pergi naik haji dan meminta pertolongan dari 

syekh atau wali yang dikuburkan didalamnya, untuk menyelesaikan problema 

hidup mereka sehari-hari. Ada yang meminta supaya diberi anak, ada pula yang 

meminta supaya diberi jodoh, ada lagi yang meminta disembuhkan dari 

penyakit yang dideritanya dan ada pula yang meminta supaya diberi kekayaan. 

Demikianlah bermacam-macam permohonan yang dimajukan kepada syekh 

63



 
 

atau wali yang diistirahatkan dalam kuburan-kuburan itu. Syekh atau wali telah 

meninggal dunia itu dipandang sebagai orang yang berkuasa untuk 

menyelesaikan segala persoalan yang dihadapi manusia di alam ini. 

Karena pengaruh tarekat ini, permohonan dan do’an tidak lagi langsung 

dipanjatkan kepada Tuhan, tetapi melalui syafa’at syekh atau wali tarekat, yang 

dipandang sebagai orang yang dapat mendekati Tuhan dan dapat memperoleh 

rahmat-Nya. Menurut keyakinan orang-orang yang berziarah ke kuburan syekh 

dan wali tarekat, seperti tersebut diatas, Tuhan tidak dapat didekati kecuali 

melalui perantara. Bagi mereka, sebagai kata Ahmad Amin, Tuhan menyerupai 

Raja dunia zalim yang untuk memperoleh belas kasihannya harus didekati 

melalui orang-orang besar dan berkuasa yang ada disekitarnya. 

Tetapi sebagai dilihat oleh Muhammad Abd Al-Wahhab kemurnian 

tauhid dirusak bukan hanya oleh pujaan pada syekh dan wali. Faham animisme 

masih mempengaruhi keyakinan umat Islam. Di satu tempat ia melihat orang 

berziarah ke sebatang pohon korma, karena pohon itu diyakini memiliki 

kekuatan gaib. Ditempat lahi ia melihat batu besar pula yang dipuja. Kaum 

Muslimin pergi ke tempat-tempat serupa itu untuk meminta pertolongan dalam 

mengatasi persoalan-persoalan hidup mereka. Tuhan, yang kepada-Nya-lah 

seharusnya dipanjatkan do’a dan permohonan, telah dilupakan. 

Keyakinan serupa ini, menurut faham Muhammad Abd Al-Wahhab telah 

merupakan syirik atau politeisme. Dan syirik adalah dosa terbesar dalam Islam, 

dosa yang tak dapat diampuni Tuhan. 

Soal tauhid memang merupakan ajaran yang paling dasar dalam Islam, 

dan oleh karena itu tidak mengherankan kalau Muhammad Abd Al-Wahhab 

memusatkan perhatian pada soal ini. Ia berpendapat : 

1. Yang boleh dan harus disembah adalah Allah, dan orang yang menyembah 

selain dari Allah telah menjadi musyrik dan boleh dibunuh. 

2. Kebanyakan orang Islam bukan lagi penganut faham tauhid yang 

sebenarnya karena mereka meminta pertolongan bukan lagi dari Tuhan, 

tetapi dari syekh atau wali dan dari kekuatan gaib. Orang Islam demikian 

juga telah menjadi musyrik. 

3. Menyebut nama Nabi, syekh atau malaikat sebagai pengantara dalam do’a 

juga merupakan syirik. 

4. Meminta syafa’at selain kepada Tuhan adalah juga syirik. 

5. Bernazar kepada selain dari Tuhan juga syirik. 

64



 
 

6. Memperoleh pengatahuan selain dari Al-Qur’an, Hadits dan Qias (analogi) 

merupakan kekufuran. 

7. Tidak percaya kepada qada’ dan qadar Tuhan juga merupakan kekufuran. 

8. Demikian pula menafsirkan Al-Qur’an dengan ta’wil (interpretasi bebas) 

adalah kufur. 

Semua yang diatas ia anggap bid’ah dan bid’ah adalah kesesatan. Untuk 

melepaskan umat Islam dari kesesatan ini, ia berpendapat bahwa umat Islam 

harus kembali kepada Islam asli. Yang dimaksudnya dengan Islam asli, ialah 

Islam sebagai yang dianut dan dipraktekkan di zaman Nabi, Sahabat serta 

Tabi’in yaitu sampai abad ketiga hijrah. 

Kepercayaan-kepercayaan dan praktek-praktek lain yang timbul 

sesudah zaman itu bukanlah ajaran asli dari Islam dan harus ditinggalkan. 

Dengan demikian taklid dan patuh kepada pendapat ulama sesudah abad ketiga 

tidak dibenarkan. Pendapat dan penafsiran ulama tidaklah merupakan sumber 

dari ajaran-ajaran Islam. Sumber yang diakuinya hanyalah Al-Qur’an dan 

Hadits. Dan untuk memahami ajaran-ajaran yang terkandung dalam kedua 

sumber itu dipakai ijtihad. Baginya pintu ijtihad tidak tertutup. Sama dengan 

Syah Waliullah, Muhammad Abd Al-Wahhab adalah juga pengikut Ibn Taimiyah. 

Muhammad Abd Al-Wahhab bukanlah hanya seorang teoris, tetapi juga 

pemimpin yang dengan aktif berusaha mewujudkan pemikirannya. Ia 

mendapat sokongan dari Muhammad Ibn Su’ud dan putranya Abd Al-Aziz di 

Nejd. Faham-faham Muhammad Abd Al-Wahhab mulai tersiar dan golongannya 

bertambah kuat,  sehingga di tahun 1773 mereka dapat menduduki Riad. Di 

tahun 1787 Muhammad Abd Al-Wahhab meninggal dunia, tetapi ajaran-

ajarannya tetap hidup dengan mengambil bentuk aliran yang dikenal dengan 

nama Wahabiah. 

Untuk mengembalikan kemurnian tauhid, kuburan-kuburan yang 

banyak dikunjungi dengan tujuan menjadi syafa’at dan dengan demikian 

membawa kepada faham syirik, mereka usahakan menghapuskannya. Di tahun 

1802, mereka serang Karbala karena di kota ini terdapat kuburan Al-Husain, 

yang merupakan kiblat bagi golongan Syi’ah. Beberapa tahun kemudian mereka 

serang Madinah. Kubbah yang ada diatas kuburan-kuburan di sana mereka 

hancurkan. Hiasan-hiasan yang ada di kuburan Nabi, dirusak-rusak. Dari 

Medinah mereka teruskan penyerakan ke Mekkah. Kiswah sutra yang menutup 

Ka’bah juga di rusak-rusak. Semua itu adalah Bid’ah. 

65



 
 

Kemajuan-kemajuan yang mereka peroleh mencemaskan bagi Kerajaan 

Usmani di Istambul. Sultan Mahmud II memberi perintah kepada Khedewi 

Muhammad Ali di Mesir supaya mematahkan gerakan Wahabiah itu. Ekspedisi 

yang dikirim dari Mesir dapat membebaskan Medinah dan Mekkah di Tahun 

1813. Kedua kota ini jatuh kebawah kekuasaan Wahabiah di tahun 1804 dan 

1806. Tetapi di permulaan abad kedua puluh gerakan Wahabiah bangkit 

kembali dan Raja Abd Aziz dapat menduduki Mekkah di tahun 1924 dan 

setahun kemudian juga Medinah dan Jeddah. Mulai dari waktu itu mazhab dan 

kekuatan politik Wahabiah mempunyai kedudukan yang kuat di Tanah Suci. 

Pemikiran-pemikiran Muhammad Abd Al-Wahhab yang mempunyai 

pengaruh pada perkembangan pemikiran pembaharu di abad kesembilan belas 

adalah sebagai berikut : 

1. Hanyalah Al-Qur’an dan Haditslah yang merupakan sumber asli dari ajaran-

ajaran Islam. Pendapat ulama tidak merupakan sumber. 

2. Taklid kepada ulama tidak dibenarkan. 

3. Pintu ijtihad terbuka dan tidak tertutup. 

 

C.  GERAKAN MODERNIS DI MESIR  

1. Pendudukan Napoleon di Mesir 

Setelah selesai revolusi 1789 Perancis mulai menjadi negara besar yang 

mendapat saingan dan tantangan dari Inggeris. Inggeris di waktu itu telah 

meningkat kepentingan-kepentingannya di India dan untuk memustukan 

komunikasi antara Inggeris di Barat dan India di Timur, Napoleon melihat 

bahwa Mesir perlu diletakkan dibawah kekuasaan Perancis. Disamping itu 

Perancis perlu pada pasaran baru untuk hasil perindustriannya. Napoleon 

sendiri kelihatannya mempunyai tujuan sampingan lain. Alexander Macedonia 

pernah menguasai Eropa dan Asia sampai ke India, dan Napoleon ingin 

mengikuti jejak Alexandria ini. Tempat strategis untuk menguasai kerajaan 

besar seperti yang dicita-citakannya itu, adalah Cairo dan bukan Roma atau 

Paris. Inilah beberapa hal yang mendorong Perancis dan Napoleon untuk 

menduduki Mesir. 

Mesir pada waktu itu berada di bawah kekuasaan kaum Mamluk, 

sungguhpun jejak ditaklukan oleh Sultan Salim di tahun 1517, daerah ini pada 

hakekatnya merupakan bahagian dari Kerajaan Usmani. Tetapi setelah 

bertambah lemahnya kekuasaan Sultan-Sultan di abad ketujuh belas, Mesir 

66



 
 

mulai melepaskan diri dari kekuasaan Istambul dan akhirnya menjadi daerah 

otonomi.  

Sultan-sultan Usmani tetap mengirim seorang Pasya Turki ke Cairo 

untuk bertindak sebagai wakil mereka dalam memerintah daerah ini. Tetapi 

kerena kekuasaan sebenarnya terletak di tangan kaum Mamluk, kedudukannya 

di Cairo tidak lebih dari kedudukan seorang Duta Besar. 

Kaum Mamluk berasal dari budak-budak yang dibeli di Kaukasus, suatu 

daerah pegunungan yang terletak di daerah perbatasan antara Rusia dan Turki. 

Mereka dibawa ke Istambul atau ke Cairo untuk diberikan didikan militer, dan 

dalam dinas kemiliteran kedudukan mereka meningkat dan diantaranya ada 

yang dapat mencapai jabatan militer tertinggi. 

Setelah jatuhnya prestise Sultan-sultan Usmani, mereka tidak mau lagi 

tunduk kepada Istambul bahkan menolak hasil pengiriman hasil pajak yang 

mereka pungut dengan cara kekerasan dari rakyat Mesir ke Istambul. Kepala 

mereka disebut Syeikh Al-Balad dan Syeikh inilah yang sebenarnya menjadi 

Raja di Mesir pada waktu itu. Karena mereka bertabiat kasar dan biasanya 

hanya tahu bahasa Turki dan tak pandai berbahasa Arab, hubungan mereka 

dengan rakyat Mesir tidak begitu baik. 

Bagaimana lemahnya pertahanan Kerajaan Usmani dan kaum Mamluk 

di ketika itu, dapat digambarkan dari perjalanan perang di Mesir. Napoleon 

mendarat di Alexandria pada tanggal 2 Juni 1798 dan keesokan harinya kota 

pelabuhan yang penting ini jatuh. Sembilan hari kemudian, Rasyid, suatu kota 

yang terletak di sebelah Timur Alexandria, jatuh pula. Pada tanggal 21 Juni 

tentara Napoleon sampai di daerah Piramid di dekat Cairo. Pertempuran terjadi 

di tempat itu dan kaum Mamluk karena tak sanggup melawan senjata-senjata 

meriam Napoleon, lari ke Cairo. Tetapi disini mereka tidak mendapat simpati 

dan sokongan dari rakyat Mesir. Akhirnya mereka terpaksa lari lagi ke daerah 

Mesir sebelah Selatan. Pada tanggal 22 Juli, tidak sampai tiga minggu setelah 

mendarat di Alexandria, Napoleon telah dapat menguasai Mesir. 

Usaha Napoleon untuk menguasai daerah-daerah lainnya di Timur tidak 

berhasil dan sementara itu perkembangan politik di Perancis menghendaki 

kehadirannya di Paris. Pada tanggal 18 Agustus 1799, ia meninggalkan Mesir 

kembali ke tanah airnya. Ekspedisi yang dibawanya ia tinggalkan di bawah 

pimpinan Jendral Kleber. Dalam pertempuran yang terjadi di tahun 1801 

dengan armada Inggeris, kekuatan Perancis di Mesir mengalami kekalahan. 

67



 
 

Ekspedisi yang dibawa Napoleon itu meningkatkan Mesir pada tanggal 31 

Agustus 1801. 

Napoleon datang ke Mesir bukan hanya membawa tentara. Dalam 

rombongannya terdapat 500 kaum sipil dan 500 wanita. Di antara kaum sipil 

itu terdapat 167 ahli dalam berbagai cabang ilmu pengetahuan. Napoleon juga 

membawa dua set alat percetakan dengan huruf Latin, Arab dan Yunani. 

Ekspedisi itu datang bukan hanya untuk kepentingan militer, tetapi juga untuk 

keperluan ilmiah. Untuk hal tersebut akhir ini dibentuk suatu lembaga ilmiah 

bersama Institut d ‘Egypte, yang mempunyai empat bahagian : Bahagian Ilmu 

Pasti, Bahagian Ilmu Alam, Bahagian Ekonomi-Politik dan Bahagian Sastra-Seni. 

Publikasi yang diterbitkan lembaga ini bernama La Decade Egyptienne. Di 

samping itu ada lagi suatu majalah, Le Courrier d ‘Egypte, yang diterbitkan  oleh 

Marc Auriel, seorang pengusaha yang ikut dengan ekspedisi Napoleon. Sebelum 

kedatangan ekspedisi ini orang di Mesir tidak kenal pada percetakan dan 

majallah atau surat kabar. 

Institut d’Egypte boleh di kunjungi orang Mesir, terutama para 

ulamanya, yang diharapkan oleh ilmuwan-ilmuwan Perancis yang bekerja di 

Lembaga itu, akan menambah pengetahuan mereka tentang Mesir, adat 

istiadat-istiadatnya, bahasa dan agamanya. Di sinilah orang-orang Mesir dan 

umat Islam buat pertama kali mempunyai kontak langsung dengan peradaban 

Eropa yang baru lagi asing bagi mereka itu. 

Abd. Al-Rahman Al-Jabarti, seorang ulama dari Al-Azhar dan penulis 

sejarah, pernah mengunjungi lembaga itu di tahun 1799. Yang menarik 

perhatiannya ialah perpustakaan besar yang mengandung buku-buku, bukan 

hanya dalam bahasa-bahasa Eropa, tetapi juga buku-buku agama dalam bahasa 

Arab, Persia dan Turki. Di antara ahli-ahli yang dibawa Napoleon memang 

terdapat kaum Orientalis yang pandai dan mahir berbahasa Arab. Merekalah 

yang menterjemahkan perintah dan maklumat-maklumat Napoleon ke dalam 

Bahasa Arab. 

Alat-alat ilmiah, seperti teleskop, mikroskop, alat-alat untuk percobaan 

kimiawi dan sebagainya, eksperimen-eksperimen yang dilakukan di lembaga 

itu, kesungguhan orang Perancis bekerja dan kegemaran mereka pada ilmu-

ilmu pengetahuan, semua itu ganjil dan menakjubkan bagi Al-Jabarti. 

Kesimpulan tentang kunjungan itu ia tulis dengan kata-kata berikut : 

68



 
 

“Saya lihat disana benda-benda dan percobaan-percobaan ganjil yang 

menghasilkan hal-hal yang besar untuk dapat ditangkap oleh akal 

seperti yang ada pada diri kita”67 

Demikianlah kesan seorang cendekiawan Islam waktu itu terhadap 

kebudayaan Barat. Ini menggambarkan betapa mundurnya umat Islam di ketika 

itu. Keadaan menjadi berbalik seratus delapan puluh derajat. Kalau di Periode 

Klasik orang Barat yang kagum melihat kebudayaan dan peradaban Islam, di 

Periode Modern kaum Islam yang heran melihat kebudayaan dan kemajuan 

Barat. 

Di samping kemajuan materi ini, Napoleon juga membawa ide-ide baru 

yang dihasilkan revolusi Perancis, seperti : 

1. Sistem pemerintahan republik yang dalamnya kelapa negara dipilih 

untuk waktu tertentu, tunduk kepada Undang-undang Dasar dan 

bisa dijatuhkan oleh parlemen. Sistem ini berlainan sekali dengan 

sistem pemerintah absolut Raja-raja Islam, yang tetap menjadi raja 

selama ia masih hidup dan kemudian digantikan oleh anaknya, tidak 

tunduk kepada konstitusi atau parlemen, karena konstitusi dan 

parlemen memang tidak ada dalam sistem kerajaan itu. Ide yang 

terkandung dalam kata republik masih sulit untuk ditangkap, dan 

dengan demikian mencari terjemahannya ke dalam bahasa Arab sulit 

pula. Dalam maklumat-maklumat Napoleon, Republik Perancis 

diterjemahkan menjadi Al-Jamhur Al-Faransawi ( مهورألفرنشاوىلجأ ) 

Jumhur sebenarnya berarti orang banyak. Jadi yang tertangkap dari 

kata Republik ialah publik, orang banyak. Di permulaan abad kedua 

puluh inilah kelihatannya baru muncul terjemahan yang lebih tepat, 

yaitu jamhuriah ( مهوريةلجا ). 

2. Ide persamaan (egalite) dalam arti samanya kedudukan dan turut 

sertanya rakyat dalam soal pemerintahan. Kalau sebelum ini, rakyat 

Mesir tak turut serta dalam pemerintahan negara mereka, Napoleon 

mendirikan suatu badan kenegaraan yang terdiri dari ulama-ulama 

Al-Azhar dan pemuka-pemuka dalam dunia dagang dari Cairo dan 

daerah-daerah. Tugas badan ini ialah membuat undang-undang, 

memelihara ketertiban umum dan menjadi pengantara antara 

 
67 M.Q. Al-Baqli, ed., Al-Mukhtar Min Tarikh Al-Jabarti, Cairo, Matabi ‘Al-Sya’b, 1958, hal. 287. 

69



 
 

penguasa-penguasa Perancis dan rakyat Mesir. Di samping itu 

didirikan pula satu bada lain bernama Diwan Al-Ummah yang dalam 

waktu-waktu tertentu mengadakan sidang untuk membicarakan hal-

hal yang bersangkutan dengan kepentingan nasional. Tiap-tiap 

daerah mengirimkan sembilan wakil sidang Diwan itu, tiga dari 

golongan ulama, tiga dari golongan pedagang, dan satu dari masing-

masing golongan petani, kepala desa dan kepala suku bangsa Arab. 

Diwan ini mempunyai seratus delapan puluh anggota dan sidang 

pertama diadakan dari tanggal 5 sampai 20 Oktober 1798. Putusan 

yang ditetapkan Kerajaan Usmani. 

Sistem pemilihan ketua lembaga juga merupakan hal baru bagi 

rakyat  Mesir. Ketika dari para anggota Diwan diminta memilih 

ketua, anggota-anggota menunjuk dan menyebut nama ulama yang 

mereka hormati, yaitu Syeikh Al-Syarqawi. Penunjukan serupa ini 

ditolak oleh penguasa Perancis sambil menjelaskan cara mengadaan 

pemilihan. 

3. Ide kebangsaan yang terkandung dalam maklumat Napoleon bahwa 

orang Perancis merupakan suatu bangsa (nation) dan bahwa kaum 

Mamluk adalah orang asing dan datang ke Mesir dari Kaukasus, jadi 

sungguhpun orang Islam tetap berlainan bangsa dengan orang Mesir. 

Juga maklumat itu mengandung kata-kata umat Mesir, (الامةأ لمصرية). Bagi 

orang Islam diwaktu itu yang ada hanyalah umat Islam (أ لامةأ لاسلامية), dan 

tiap orang Islam adalah saudaranya dan tidak begitu sadar akan 

perbedaan bangsa dan suku-bangsa. Yang disadarinya ialah 

perbedaan agama. Oleh karena itu untuk menterjemahkan kata 

nation ke dalam bahasa Arab juga sulit. Kata Arab yang dipakai ialah 

al-millah (أ لملة) umpamanya dalam Al-millah Al-Faransiah untuk la 

nation Francaise. Millah berarti agama. Kata arab yang kemudian 

dipakai untuk nation ialah qaum, sya’b dan umma. 

Inilah beberapa dari ide-ide yang dibawa ekspedisi Napoleon ke 

Mesir, ide-ide yang pada waktu itu belum mempunyai pengaruh yang 

nyata bagi ummat Islam di Mesir. Tetapi dalam perkembangan 

kontak dengan Barat di abad kesembilan belas ide-ide itu makin jelas 

dan kemudian diterima dan dipraktekkan. 

70



 
 

Bagaimanapun, ekspedisi Napoleon telah membuka mata umat 

Islam Mesir akan kelemahan dan kemunduran mereka. 

  

71



 
 

2. Muhammad  Ali  Pasya 

Untuk melawan tentara Napoleon yang telah menguasai seluruh Mesir 

serta pula telah menyerang Suria dan dari sini mungkin akan terus ke Istambul, 

Sultan Salim III (1789-1807) mengumpulkan tetara. Salah satu  di antara 

perwira dari pasukan-pasukan yang disediakan itu bernama Muhammad Ali, 

seorang keturunan Turki yang lahir di Kawalla, Yunani, pada tahun 1765, dan 

meninggal di Mesir pada tahun 1849. Orang tuanya bekerja sebagai penjual 

rokok dan dari kecil Muhammad Ali telah harus bekerja. Ia tidak memperoleh 

kesempatan untuk masuk sekolah dan dengan demikian tidak pandai menulis 

maupun membaca. 

Setelah dewasa ia bekerja sebagai pemungut pajak dan karena 

kecakapannya dalam pekerjaan ini, ia menjadi kesayangan Gubernur Usmani 

setempat. Akhirnya ia diangkat sebagai menantu oleh Gubernur tersebut dan 

mulai dari waktu itu bintangnya terus menaik. Selanjutnya ia masuk dinas 

militer dan dalam lapangan ini ia juga menunjukkan kecakapan dan 

kesanggupan sehingga pangkatnya cepat naik menjadi perwira. Ketiak pergi ke 

Mesir ia mempunyai kedudukan wakil perwira yang mengepalai pasukan yang 

dikirim dari daerahnya. 

Dalam pertempuran yang terjadi dengan tentara Perancis ia 

menunjukkan keberanian luar biasa dan segera diangkat menjadi kolonel. 

Ketika tetara Perancis keluar dari Mesir di tahun 1801, Muhammad Ali turut 

memainkan peranan penting dalam kekosongan kekuasaan politik yang timbul 

sebagai akibat dari kepergian tentara itu. Kaum Mamluk, yang dahulu lari 

dikejar Napoleon, kembali ke Cairo untuk memegang kekuasaan mereka yang 

lama. Dari Istambul datang pula Pasya dengan tentara Usmani. Kedua golongan 

ini berusaha keras untuk merebut kekuasaan bagi pihaknya. Muhammad Ali 

mengambil sikap mengadu domba antara keduanya. Simpati rakyat Mesir yang 

menaruh rasa benci kepada kaum Mamluk dapat diperolehnya. Pasukan yang 

dipimpinnya bukan terdiri dari orang-orang Turki, tetapi dari orang-orang 

Albania. Kedua unsur ini memperkuat kedudukannya untuk memasuki 

pertarungan merebut kekuasaan. 

Muhammad Ali mulai dengan memukul saingan yang terlemah. Pasukan 

yang dikirim Sultan ia kepung, Pasya menyerah dan dipaksa kembali ke 

Istambul. Muhammad Ali mengangkat dirinya sendiri sebagai Pasya yang baru 

dan akhirnya terpaksa di akui oleh Sultan Usmani pada tahun 1805. 

72



 
 

Setelah menduduki puncak kekuasaan Mesir iapun mulai memusnahkan 

pihak-pihak yang mungkin akan menentang kekuasaannya, terutama kaum 

Mamluk. Kesempatan timbul, ketika yang tersebut belakangan ini berusaha 

untuk membunuh Muhammad Ali, tetapi konspirasi mereka ketahuan, 

pemimpin-pemimpinnya ditangkap dan di bunuh. Muhammad Ali bersikap 

seolah-olah mengampuni yang lain, dan pada waktu ketika mengundang 

mereka berpesta di istananya di bukit Makattam. Setelah mereka semua masuk, 

pintu-pintu yang membawa kedaerah istana di kunci, dan sebelum pesta selesai 

ia beri tanda untuk menyembelih mereka semuanya. Menurut cerita dari 470 

kaum Mamluk, hanya seorang yang dapat melepaskan diri dengan melompat 

dari pagar istana ke jurang yang ada dibukit Mukattam itu. Kudanya mati tetapi 

ia selamat dengan pergi lari. Kaum Mamluk yang ada di luar Cairo kemudian 

diburu, mana yang dapat dibunuh dan sebahagian kecil dapat melarikan diri ke 

Sudan. Pada akhir tahun 1811, kekuatan kaum Mamluk di Mesir telah habis. 

Sekarang Muhammad Ali berkuasa penuh. Ia telah menjadi wakil Sultan 

dengan resmi di Mesir dan rakyat Mesir sendiri tidak mempunyai organisasi 

dan kekuatan untuk menetang kekuasaannya. Iapun bertindak sebagai diktator. 

Muhammad Ali, sebagai Raja-raja Islam lainnya juga mementingkan soal 

yang bersangkutan dengan militer karena ia yakin bahwa kekuasaannya hanya 

dapat dipertahankan dan diperbesa dengan kekuatan militer. Tetapi berlainan 

dengan Raja-raja lain, ia mengerti bahwa dibelakang kekuatan militer itu mesti 

ada kekuatan ekonomi yang sanggup membelanjai pembaharuan dalam bidang 

militer dan bidang-bidang yang bersangkutan dengan urusan militer. Jadi ada 

dua hal yang penting baginya, kemajuan ekonomi dan kemajuan militer dan 

kedua hal ini menghendaki ilmu-ilmu modern yang telah di kenal orang di 

Eropa. 

Harta kaum Mamluk yang telah dimusnahkannya itu, dirampas, dan 

demikian pula harta-harta orang kaya di Mesir dikuasainya, sehingga pada 

akhirnya, segala kekayaan Mesir berada dibawah kekuasaannya. Mesir adalah 

negeri pertanian dan untuk mempertinggi hasil-hasil pertanian, ia disamping 

memperbaiki irigasi lama, mengadakan irigasi baru, memasukkan penanaman 

kapas dari India dan Sudan (1821-1822) dan mendatangkan ahli pertanian dari 

Eropa untuk memimpin pertanian. Untuk kemajuan ekonomi ia membawa 

perbaikan dalam bidang pengangkutan. Di samping pertanian ia coba 

73



 
 

mengadakan industri modern Mesir, tetapi gagal, karena kekurangan tenaga 

ahli Mesir dan ketiadaan pasaran. 

Sungguhpun ia seorang buta huruf ia mengerti akan pentingnya arti 

pendidikan dalam ilmu pengetahuan untuk kemajuan suatu negara. Dalam hal 

itu ia terpengaruh oleh cerita-cerita pembesar-pembesar yang berada di 

sekitarnya mengenai unsur-unsur dan hal-hal baru yang dibawa ekspedisi 

Napoleon. Untuk membantunya dalam bidang ilmu pengetahuan ini ia 

mendirikan Kementerian Pendidikan. Untuk pertama kalinya di Mesir ia buka 

Sekolah Militer di tahun 1815, Sekolah Teknik di tahun 1816, dan sekolah 

Kedokteran di tahun 1827. Guru-gurunya didatangkan dari Barat, dan karena 

tak pandai berbahasa Arab, maka ceramah-ceramah mereka diterjemahkan 

oleh penerjemah-pemenrjemah Arab dan Turki. Selain dari mendatangkan ahli-

ahli dari Eropa, ia mengirim siswa-siswa untuk belajar ke sama. Menurut 

statistik di antara 1813 dan 1849, ia mengirim 311 pelajar Mesir ke Itali, 

Perancis, Inggeris dan Austria. Di Paris didirikan satu rumah Mesir untuk 

menampung pelajar-pelajar itu. Yang dipentingkan ialah ilmu-ilmu kemiliteran 

yang tersebut belakangan ini dekat hubungannya dengan soal kemiliteran. 

Selain dari soal-soal militer ia mementingkan pengetahuan tentang 

administrasi negara. Tetapi sistem politik di Eropa tak menarik perhatiannya. 

Ia terus memerintah sebagai diktator. Ia mempunyai penasehat-penasehat 

politik, tetapi putusan terakhir terletak di tangannya. Mahasiswa-mahasiswa 

yang dikirimnya ke Eropa tidak dianjurkan, malahan dilarangnya untuk 

mempelajari ilmu politik. Kepada mahasiswa yang menerangkan bahwa di 

Eropa ia mempelajari soal-soal politik ia mengatakan : 

“Disini saya yang memerintah. Pergi kembali dan terjemahkan buku-buku 

militer,”68 Dan ketika seorang dari Menteri-menterinya menerjemahkan 

kepadanya buku Machiavelli tentang sebab-sebab naik dan jatuhnya suatu 

negara, dan bagaimana caranya untuk mengelakkan keruntuhan negara, ia 

mengatakan “Telah 40 lembar engkah terjemahkan dari buku itu, tetapi bagiku 

ia tidak mengandung sesuatu yang baru. Semuanya adalah hal-hal yang biasa. 

Machiavelli tak membawa hal-hal baru yang dapat saya pelajari. Pengetahuan 

 
68 I. Abu Loghod, Arab Rediscovery of Europe, Princeton, Princeton University Press. 

1963, hal. 40. 

74



 
 

saya tentang tipu muslihat pemerintahan lebih banyak dari pengetahuannya. 

Buku itu tak perlu engkau terjemahkan.)69 

Hal ini memberi gambaran tentang apa yang dikehendaki Muhammad 

Ali sebenarnya, pengetahuan tentang soal-soal pemerintahan, militer dan 

perekonomian, yaitu hal-hal yang akan memperkuat kedudukannya. Ia tak 

ingin orang-orang yang dikirimnya ke Eropa, menyelami lebih dari apa yang 

perlu baginya, dan oleh karena itu mahasiswa-mahasiswa itu berada dibawah 

pengawasan yang ketat. Mereka tak diberi kemerdekaan bergerak di Eropa. 

Tetapi, dengan mengetahui bahasa-bahasa Eropa, terutama Perancis dan 

dengan membaca buku-buku Barat seperti karangan-karangan Voltaire, 

Rousseau, Montesquieu dan lain-lain, timbullah ide-ide baru mengetahui 

demokrasi, parlemen, pemilihan wakil rakyat, paham pemerintah republik, 

konstitusi, kemerdekaan berpikir, dinamisme Barat diperbandingkan dengan 

sikap statis Timur, cinta tanah air (patriotisme), keadilan sosial dan sebagainya. 

(faham evolusi Darwin), kemasyarakatan dan sebagainya. 

Pada mulanya perkenalan dengan ide-ide dan ilmu-ilmu baru ini hanya 

terbatas bagi orang-orang yang telah ke Eropa dan yang tahun bahasa Barat. 

Kemudian faham-faham ini mulai mengajar kepada orang-orang yang tak 

mengerti bahasa Bart, pada permulaannya dengan perantara kontak mereka 

dengan mahasiswa-mahasiswa yang kembali dari Eropa dan kemudian dengan 

adanya terjemahan buku-buku Barat itu ke dalam bahasa Arab. 

Penerjemahan buku-buku asing ke dalam bahasa Arab mulanya 

disesuaikan dengan sekolah-sekolah yang dibentuk Muhammad Ali. Selain dari 

sekolah Militer, Teknik dan Kedokteran tersebut diatas didirikan Sekolah Obat-

obatan (apoteker) ditahun 1829, Sekolah Pertambangan di tahun 1834, Sekolah 

Pertanian di tahun 1836, dan Sekolah Penerjemahan di tahun 1836. Boleh 

dikatakan bahwa sekolah-sekolah serupa ini barulah kali ini didirikan di dunia 

Islam, sekolah-sekolah yang jauh berlainan dengan sekolah-sekolah tradisional 

yang ada pada waktu itu. Sekolah-sekolah tradisional hanya mengajarkan 

agama. Tiga soal penting yang dihadapi waktu itu adalah : sola guru, soal 

mahasiswa dan soal buku. Untuk mengatasi persoalan guru ia mengirimkan 

mahasiswa-mahasiswa ke Eropa seagai tersebut diatas. Murid-murid dibujuk 

dengan pemberian gaji yang menarik. Mereka diberi program pelajaran yang 

 
69 A. Hourani, Arab Thought In The Liberal Age 1798-1939, London, Exford University 

Press. 1962, hal. 52 

75



 
 

intensif, yang jauh berlainan dari program di sekolah-sekolah tradisional 

(madrasah). Buku-buku yang dipakai di sekolah-sekolah Eropa diterjemahkan 

ke dalam bahasa Arab, oleh penerjemah-penerjemah yang pandai bahasa Asing 

dan yang bekerja di Dewan Muhammad Ali, oleh pegawai-pegawai departemen-

departemen dan oleh mahasiswa-mahasiswa yang sedang belajar di Eropa. 

Sudah barang tentu bahwa cara yang dipakai ini membawa hasil yang kurang 

memuaskan. Karena penerjemah-penerjemah bukanlah ahli dalam ilmu-ilmu 

yang terkandung dalam buku-buku yang perlu diterjemahkan itu hasil 

penerjemahan tidak sempurna dan karena penerjemahan terkadang adalah 

pekerjaan sambilan, penerjemahan berjalan dengan lambat. Dalam hubungan 

ini ada diceritakan bahwa sekumpulan mahasiswa yang baru selesai dari 

studinya dan kembali dari Eropa, semuanya dikunci dalam suatu benteng di 

dekat Istana Muhammad Ali, dan diberikan buku-buku untuk diterjemahkan 

dari bahasa Perancis ke dalam bahasa Arab. 

Penerjemahan buku-buku mulai berjalan lancar setelah didirikan 

Sekolah Penerjamahan di tahun 1836. Sekolah ini beberapa tahun kemudian 

diserahkan kepada pimpinan Rifa’ah Al-Tahtawi, seorang ulama Azhar yang 

pernah belajar di Paris dan kemudian ada pengaruhnya dalam penyiara ide-ide 

Barat di Mesir. Disekolah ini terdapat ahli-ahli yang tahu akan vaknya masing-

masing. Usaha-usaha penerjemahan pun mulai membawa hasil yang lebih baik 

dalam waktu yang lebih singkat. Bahagian penerjemahan dii sekolah ini 

dibahagi empat : Bagahian Ilmu Pasti, Bahagian Ilmu Kedokteran, dan Ilmu 

Fisika, Bahagian Sastra dan Bahagian Turki. Yang akhir ini bertugas 

menterjemahkan buku-buku pedoman militer yang akan dipakai oleh perwira-

perwira Turki yang terdapat dalam angkatan perang Muhammad Ali. 

Yang penting diantara bahagian-bahagian tersebut bagi perkembangan 

ide-ide Barat ialah Bahagian Sastra. Di antara buku-buku yang diterjemahkan 

ialah buku-buku mengenai filsafat, riwayat hidup orang-orang besar di Eropa, 

logika, ilmu bumi, kunjungan-kunjungan ke negara-negara asing (travels), 

politik, ilmu asal manusia (antropologi) dan lain-lain. Di tahun 1841, 

diterjemahkan buku mengenai sejarah Raja-raja Perancis yang antara lain 

mengandung keterangan tentang Revolusi Perancis. Saat buku yang serupa 

diterjemahkan lagi di tahun 1847. Kedua buku ini penting artinya dalam 

menerangkan pikiran menggulingkan raja yang bersifat diktator dan 

menggantikan pemerintahannya dengan pemerintahan demokrasi. Sebagai 

76



 
 

akan dilihat nanti, usaha-usaha yang dijalankan beberapa pemuka Islam 

menuju pada pembatasan kekuasaan Raja-raja Islam. Gerakan mereka ini 

disebut dengan konstitusi. 

Dari penerjemahan-penerjemahan buku-buku Eropa ini, orang-orang 

Mesir selanjutnya mulai kenal pada negara-negara Barat, negara-negara yang 

dijumpai orang Barat di Timur Jauh dan Amerika. Dunia yang digambarkan 

buku-buku Barat itu jauh berlainan dari dunia yang mereka kenal dari buku-

buku yang dikarang orang Islam di zaman klasik. Juga mereka mulai kenal 

dengan falsafat Yunani, kemerdekaan berpikir yang menjadi dasar falsafat 

Yunani, adat istiadat Barat yang jauh berlainan dengan adat istiadat Islam. 

Kalau sebelumnya orang Barat bagi orang Islam adalah semuanya orang 

Perancis, sekarang mulai mereka tahun bahwa orang-orang Barat terdiri dari 

berbagai bangsa, ada Perancis, ada Jerman, ada Inggeris, ada Italia dan 

sebagainya. 

Diperbandingkan dengan gerakan penerjemahan di abad kesembilan, 

perhatian gerakan penerjemahan abad kesembilan belas, agak terbatas, yaitu 

pada sial teknik dan sedikit sekali mengenai sejarah, hukum apalagi filsafat. Di 

abad kesembilan, gerakan penerjemahan itu lebih luas, meliputi ilmu 

pengetahuan Yunan, logika, ilmu pasti, ilmu bintang, ilmu tumbuh-tumbuhan, 

ilmu bintang dan falsafat. 

Perbandingan besar lagi antara kedua gerakan ini ialah bahwa gerakan 

penerjemahan abad kesembilan terjadi di ketika umat Islam dalam keadaan 

makmur dan menuju kemajuan, sedang Barat diwaktu itu berada dalam zaman 

kegelapan. Dalam suasana yang demikian pengetahuan-pengetahuan yang 

diajarkan oleh buku-buku Yunani itu cepat membawa kepada kemajuan umat 

Islam. 

Gerakan penerjemahan di abad kesembilan belas ini terjadi di ketika 

suasana kedua Barat dan Islam berada dalam keadaan sebaliknya. Dunia Islam 

sedang dalam keadaan kemunduran sedang dunia Barat dalam keadaan maju. 

Penerjemahan sekarang dengan demikian tidak cepat membawa kemajuan 

Islam seperti di abad kesembilan. Dahulu dunia Islamlah yang mempunyai 

kemajuan tinggi, boleh dikata tidak ada saingan, sedang sekarang dunai Islam 

mempunyai saingan besar, yaitu Barat yang kemajuannya terus berkembang. 

Di ketika Islam di zama sekarang meningkat sedikit, Barat terus meningkat 

77



 
 

pula, sehingga perbedaan antara kedua kebudayaan ini tetap seperti pada masa 

seratus tahun yang lalu. 

 

3. Al-Tahtawi 

 

Rifa’ah Badwi Rafi’ Al-Tahtawi adalah pembawa pemikiran 

pembaharuan yang besar pengaruhnya di pertengahan pertama dari abad ke 

sembilan belas di Mesir. Dalam gerakan pembaharuan Muhammad Ali Pasya, 

Al-Tahtawi turut memainkan peranan. 

Ia lahir pada tahun 1801 di Tahta, suatu kota yang terletak di Mesir 

bahagian selatan, dan meninggal di Cairo pada tahun 1973. Ketika Muhammad 

Ali mengambil alih seluruh kekayaan di Mesir, harta orang tua Al-Tahtawi 

termasuk dalam kekayaan yang dikuasai itu. Ia terpaksa belajar di masa 

kecilnya dengan bantuan dari keluarga ibunya. Ketika berumur 16 tahun ia 

pergi ke Cairo untuk belajar di Al-Azhar. Setelah lima tahun menuntut ilmu ia 

selesai dari studinya di Al-Azhar pada tahun 1822. 

Ia adalah murid kesayangan dari gurunya Al-Syaikh Hasan Al-Attar yang 

banyak mempunyai hubungan dengan ahli-ahli ilmu pengetahuan Perancsi 

yang datang dengan Napoleon ke Mesir. Ia selalu mengadakan kunjungan 

kepada ahli-ahli itu untuk mengetahui kemajuan ilmu pengetahuan mereka. 

Kunjungan-kunjungan itu mereka terima dengan senang hati, karena mereka 

dapat memperdalam pengetahuan mereka tentang bahasa Arab dari pergaulan 

dengan beliau sebagai ulama Al-Azhar. 

Syeikh Al-‘Attar melihat bahwa Al-Tahtawi adalah seorang pelajar yang 

sungguh-sungguh dan tajam pikirannya, dan oleh karena itu ia selalu memberi 

dorongan kepadanya untuk senantiasa menambah ilmu-pengetahuan. Setelah 

selesai dari studi di Al-Azhar, Al-Tahtawi mengejar di sana selama dua tahun, 

kemudian diangkat menjadi iman tentara di tahun 1842. Dua tahun kemudan 

diangkat menjadi imam mahasiswa-mahasiswa yang dikirim Muhammad Ali ke 

Paris, ia tinggal disana selama 5 tahun. Atas pengaruh ajaran Syeikh Al-‘Attar, 

masa itu tidak dipergunakannya hanya untuk pekerjaan, tetapi disamping 

tugasnya sebagai imam ia turut pula belajar. Imam-imam lainnya kurang 

mempergunakan kesempatan itu untuk menambah ilmu pengetahuan mereka. 

Al-Tahtawi pun segera belajar bahasa Perancis sewaktu ia masih dalam 

perjalan ke Paris. Dan di Paris ia menggaji guru khusus untuk menolongnya 

78



 
 

dalam bahasa Perancis. Dalam masa singkat ia menguasai bahasa itu, dan 

selama lima tahun di Paris ia menerjemahkan 12 buku dan risalah, diantaranya 

: Risalah tentang sejarah Alexandria Macedonia, buku mengenai pertambangan, 

buku mengenai akhlak dan adat istiadat berbagai bangsa, buku mengenai ilmu 

bumi, risalah mengenai ilmu teknik, risalah mengenai hak-hak manusia, risalah 

tentang kejahatan jasmasni dan sebagainya. 

Waktu di Paris banyak dipergunakannya untuk membaca buku-buku 

Perancis dengan pertolongan gurunya antara lain buku-buku sejarah, teknik, 

ilmu bumi, politik dan lain-lain. Ia juga membaca buku-buku karangan 

Montesquieu, Voltaire dan Rousseau. 

Buku-buku yang dibaca Al-Tahtawi mencakup berbagai lapangan ilmu 

pengetahuan. Kelihatannya ia dengan sengaja membaca lapangan-lapangan 

yang begitu berbeda dan tidak mencurahkan perhatiannya ke suatu lapangan 

tertentu, karena tujuannya ialah menerjemahkan buku-buku Perancis ke dalam 

bahasa Arab. Dengan demikian pembaca-pembaca Arab akan dapat mengetahui 

ilmu-ilmu pengetahuan Barat yang ia rasa perlu mereka ketahui untuk 

kemajuan mereka. 

Dalam ujiannya yang terakhir di Paris pun adalah dalam lapangan 

terjemahan. Sebagai bukti bagi kesanggupannya dalam hal ini ia majukan ke 12 

buku dan risalah tersebut di atas. Panitia penguji berpendapat bahwa ia 

memang telah cakap dalam hal ini dan bahwa Mesir akan mendapat manfaat 

dari kecakapannya menterjemahkan buku-buku yang penting dan perlu bagi 

kemajuan negeri itu. 

Sekembalinya di Cairo ia diangkat sebagai guru bahasa Perancis dan 

penerjemah di Sekolah Kedokteran. Disini ia membimbing penerjemah buku-

buku ilmu Kedokteran. Dua tahun kemudian ia pindah ke Sekolah Artileri untuk 

mengepalai penerjemahan buku-buku tentang ilmu Teknik dan kemiliteran. 

Di tahun 1836 didirikan Sekolah Penerjemahan yang kemudian dirobah 

namanya menjadi Sekolah Bahasa-bahasa Asing. Bahasa-bahasa yang diajarkan 

disekolah itu ialah Arab, Perancis, Turki, Persi, Itali dan juga ilmu-ilmu teknik, 

sejarah dan ilmu bumi. Pimpinan sekolah ini diserahkan kepadanya. Selain dari 

mengajar, dalam tugasnya termasuk pula mengoreksi buku-buku yang 

diterjemahkan murid-muridnya. Menurut keterangan hampir 1000 buah buku 

yang diterjemahkan sekolah ini kedalam bahasa Arab. 

79



 
 

Setelah Muhammad Ali meninggal di tahun 1848 cucunya Abbas menjadi 

Pasya di Mesir. Abbas, karena hal-hal yang kurang jelas, tidak senang dengan 

Al-Tahtawi dan dia dipindahkan ke Sudan untuk mengepalai sekolah dasar 

disana. Setelah Abbas wafat di tahun 1854, ia dipanggil ke Cairo oleh Siad, Pasya 

yang baru. Ia diangkat menjadi kepala Sekolah Militer. Disana ia pentingkan 

pelajaran bahasa asing dan adakan satu bahagian khusus untuk penerjemahan. 

Di tahun 1863 Khedewi Ismail mengadakan Badan Penerjemahan Undang-

Undang Perancis dan pimpinannya diserahkan kepada Al-Tahtawi. 

Sekian jauh aktivitasnya kelihatan berpusat pada penerjemahan dan 

mengepalai sekolah-sekolah. Al-Tahtawi memang berpendapat bahwa 

penerjemahan buku-buku Barat ke dalam bahasa Arab penting, agar umat Islam 

dapat mengetahui ilmu-ilmu yang membawa kemajuan Barat, dan dengan 

demikian umat Islam berusaha pula memajukan diri mereka.  

Disamping aktivitas dalam lapangan penerjemahan ia juga mempunyai 

aktivitas dalam lapangan karang-mengarang. Di tahun 1828, tentunya setelah 

mendengar pentingnya arti surat kabar resmi yang diterbitkan Napoleon 

sewaktu ia berada di Mesir, Muhammad Ali menerbitkan pula satu surat kabar 

resmi, yang diberi nama “أ لوقاععأ لمصرية”. Al-Tahtawi pernah menjadi pemimpinnya 

dan dibawah pimpinannya surat kabar itu bukan hanya memuat berita-berita 

resmi, tetapi juga pengetahuan-pengetahuan tentang kemajuan Barat. 

Umpamanya di salah satu karangannya ia terangkan teori-teori politik tentang 

pemerintahan demokrasi, aritokrasi, monarki dan sebagainya, disamping 

penjelasan tentang pemerintahan konstitusi Perancis yang berdasarkan pada 

“keadilan dan kerakyatan”. Membaca hal seperti ini tentu orang akan mengerti 

bahwa pemerintahan Muhammad Ali adalah pemerintahan sewenang-wenang. 

Maka untuk menjaga amarah Muhammad Ali, Al-Tahtawi senantiasa memuji-

muji Pasya itu sambil menjelaskan bahwa pemerintahannya membawa 

kebaikan dan kemajuan bagi Mesir. Selanjutnya ia menjelaskan pula bahwa 

aturan-autran dan teori-teori Barat itu tidak berdasarkan pada Al-Quran dan 

Hadits. 

Di tahun 1870 didirikan pula majjalah “روضةأ لمدارس” yang bertujuan 

memajukan bahasa Arab dan menyebarkan ilmu-ilmu pengetahuna modern 

kepada khalayak ramai. Majjalah itu mengandung tulisan-tulisan tentang sastra 

Arab, ilmu falak, ilmu bumi, ilmu akhlak, ilmu tumbuh-tumbuhan, ilmu pasti dan 

lain-lain. 

80



 
 

Selain dari mengarang untuk majjalah-majjalah tersebut di atas Al-

Tahtawi juga mengarah buku-buku. Diantara buku-buku yang terpenting ialah 

: 

 تخليص الابريز في تخليص باريز  .1

 مناهج الاباب المصرية في مناهج الاداب العصرية  .2

 المرشد الامين للبنات و البنين   .3

 القول السديد في الاجتهاد التقليد  .4

 انوار توفيق الجليل في اخبار مصر و توثيق بني اسماعيل  .5

 

“Intisari Dari Kesimpulan Tentang Paris” terjemahan bebas dari nama 

buku pertama, mengandung kesan-kesan Al-Tahtawi tentang perjalanan pulang 

ke Mesir. Buku itu bukan hanya menceritakan sejarah perjalanannya, tetapi 

yang terpenting menerangkan hal-hal yang bersangkutan dengan hidup dan 

kemajuan orang Eropa sebagai dilihatnya di Paris. Di dalamnya ia terangkan 

sistem pemerintahan Perancis, revolusi di tahun 1789, cara pemeliharaan 

kesehatan penduduk Paris (rumah sakit, pengobatan dan sebagainya), ilmu-

ilmu pengetahuan yang diajarkan di sekolah-sekolah Paris, konstitusi Perancis, 

adat istiadat Eropa dan sebagainya. Karena pentingnya arti buku ini untuk 

mengetahui hidup dan kemajuan Eropa bagi orang Islam di waktu itu, ia 

diterjemahkan ke dalam bahasa Turki dan dianjurkan oleh Muhammad Ali 

supaya dibaca oleh pagawai-pegawai pemerintahannya. 

Buku kedua “Jalan Bagi Orang Mesir Untuk Mengetahui Literatur 

Modern”, menerangkan betapa pentingnya kemajuan ekonomi bagi kemajuan 

suatu negara. Menurut pendapatnya masyarakat manusia mempunyai dua 

tujuan: menjalankan perintah Allah dan mencari kesejahteraan di dunia ini. 

Kesejahteraan yang dimaksud ialah kesejahteraan seperti yang dilihatnya di 

Eropa. Kesejahteraan akan tercapai dengan dua jalan: berpegang pada agama 

serta budi pekerti baik dan kamajuan ekonomi. Mesir ekonominya bergantung 

pada pertanian, dan ia memuji-muji usaha-usaha yang dijalankan Muhammad 

Ali dalam lapangan ini. Juga ia menekankan pendapat para ahli ekonomi Eropa, 

bahwa Mesir mempunyai potensi besar dalam lapangan ekonomi. Dengan 

memajukan ekonomi ini, kesejahteraan dunia akan tercapai. Hal ini adalah 

baru, karena tradisi dalam Islam tidak mementingan hidup dunia. 

Selanjutnya ia menjelaskan bahwa pemerintah yang baiklah yang dapat 

memajukan ekonomi, dan oleh karena itu buku tersebut seterusnya 

81



 
 

menerangkan ketatanegaraan yang baik menurut faham tradisional dalam 

Islam. Raja atau Sultan mempunyai kekuasaan eksekutif yang mutlak, tetapi 

kekuasaannya itu harus dibatasi oleh syari’at dan syura dengan para ulama. 

Syari’at adalah diatas Raja. Raja harus menghormati ulama dan memandang 

mereka sebagai pembantunya dalam soal pemerintahan. Syari’at, menurut 

pendapatnya, harus disesuaikan dengan keadaan dan situasi modern, dan kaum 

ulama harus mengetahui kemajuan modern untuk dapat menafsirkan syari’at 

sesuai dengan kebutuhan masyarakat modern. Oleh karena itu mereka harus 

mempelajari ilmu pengetahuan Barat. Di zaman dahulu, ia menjelaskan lebih 

lanjut, kaum ulama mempelajari falsafat dan ilmu-ilmu akal yang ada dizaman 

mereka. Ahli-ahli yang mempunyai ilmu pengetahuan modern seperti dokter, 

insinyur dan lain-lain harus diajak bermusyawarah oleh Raja dalam 

menentukan siasat negara. 

Masyarakat suatu negara, menurut pendapatnya tersusun dari empat 

golongan: Raja, kaum ulama dan ahli-ahli, tentara dan kaum produsen. Dua 

golongan pertama adalah golongan yang memerintah dan dua golongan lainnya 

ialah golongan rakyat yang harus patuh dan setia kepada pemerintah. 

Sugguhpun Raja bertanggung jawab hanya kepada Allah saja, Raja tak boleh 

melupakan kepentingan raykat. Raja harus slamanya ingat kepada Allah dan 

siksaan yang disediakan-Nya bagi orang yang zalim. Perasaan takut pada Allah 

akan membuat Raja bertindak baik bagi rakyatnya. Selain dari takut kepada 

Tuhan, tidak tanduk seorang Raja dikontrol pula oleh “pendapat umum”. Oleh 

sebab itu antara yang memerintah dan yang diperintah harus ada hubungan 

yang baik. Orang-orang pemerintahan dan adminsitrasi harus mempunyai 

didikan yang baik dan sesuai untuk tugasnya. Seorang kepala kampung pun 

harus terlebih dahulu dididk dan dilatih sebelum ia menempati kedudukannya 

sebagai kepala kampung. 

Tadi adalah dijelaskan bahwa salah satu jalan untuk kesejahteraan 

menurut Al-Tahtawi, ialah berpegang pada agama dan budi pekerti yang baik. 

Untuk itu pendidikan perlu. Hal ini dijelaskan dalam buku “Petunjuk Bagi 

Pendidikan Putera dan Puteri”. Pendidikan dasar mesti bersifat universal dan 

sama bentuknya untuk segala golongan. Didikan menengah mesti mempunyai 

kualitas tinggi. Anak-anak perempuan mesti memperoleh didikan yang sama 

dengan anak lelaki. Kaum ibu harus mempunyai didikan, agar menjadi istri yang 

baik dan dapat menjadi teman suani dalam kehidupan intelek dan sosial dan 

82



 
 

bukan hanya menjadi istri yang dapat memenuhi kebutuhan jasmani 

keluarganya juga dapat bekerja sebagai lelaki dalam batas-batas kesanggupan 

dan pembawaan mereka, selanjutnya agar mereka dapat melepaskan diri dari 

kekosongan waktu di rumah tangga dan dari kebiasaan mengobrol dengan 

tetangga. Orang yang mengatakan menyekolahkan anak wanita adalah makruh, 

demikian Al-Tahtawi, lupa bahwa istri Nabi, Hafsah dan A’isyah, pandai 

membaca dan menulis.70 Sebelum Qasim Amin muncul, Al-Tahtawi telah 

menganjurkan : emansipasi wanita. (تحريرالمرأ ة). 

Tujuan pendidikan adalah bukan hanya mengajarkan ilmu pengetahuan, 

tetapi terutama untuk membentuk rasa kepribadian dan untuk menanamkan 

rasa patriotisme. Patriotisme adalah dasar yang kuat untuk mendorong orang 

mendirikan suatu masyarakat yang mempunyai peradaban. Al-Tahtawi adalah 

orang Mesir yang pertama sekali menganjurkan patriotisme. Faham bahwa 

seluruh dunia Islam adalah tanah air orang Muslim, telah mulai berobah 

tekanannya. Tanah air sekarang ditekankan artinya pada tanah tumpah darah 

seseorang dan bukan seluruh dunia Islam. Jadi ada dua persaudaraan, 

persaudaraan Islam dan saudara setanah air. Mana yang lebih penting di di 

antara kedua ini bagi Al-Tahtawi tidak jelas. Tapi perkembangan dalam dunia 

Islam selanjutnya membuat persaudaraan setanah air lebih kuat dari 

persaudaraan ke-Islaman. Kata-kata watan dan hub al-watan kelihatan selalu 

dipakai oleh Al-Tahtawi dalam buku kedua dan ketiga. Dalam kewajiban 

seorang terharap tanah airnya termasuk mengadakan persatuan, tunduk 

kepada undang-undang dan sedia mengorbankan harta dan diri. Diantara hak-

hak yang terpenting bagi seorang warga negara ialah kemerdekaan, karena 

kemerdekaannlah yang dapat mewujudkan masyarakat yang sejati dan 

patriotisme yang kokoh. 

Watan yang dimaksudkan ialah Mesir. Dalam buku lain, yang 

mengandung sejarah Mesir dari mulai zaman Fir’aun. Mesir modern adalah 

lanjutan dari Mesir zaman Fir’aun, dan karena itu ia tak enggan menulis syair-

syair yang memuji Fir’aun. Mesir modern belum Islam, tetapi bukan semua 

putra Mesir beragama Islam. Orang-orang yang bukan beragama Islam harus 

diberi kemerdekaan beragama, dan Mesir Islam dan Mesir bukan Islam adalah 

bersaudara. 

 
70 Lihat Dr. H. F. Al-Najjar, Rifa’ah al-Tahtawi, Cairo, Maktabah Misr, t.t., hal. 149 

83



 
 

Semua ini adalah konsep baru bagi dunia Islam di zaman Al-Tahtawi. 

Persaudaraan yang dikenal orang adalah persaudaraan ke-Islaman dan tanah 

air adalah seluruh negara Islam dan sejarah adalah sejarah Islam. Dalam konsep 

baru ini terdapat benih nasionalisme. 

Tadi telah disebutkan bahwa Al-Tahtawi berpendapat bahwa kaum 

ulama harus mengetahui ilmu-ilmu modern agar mereka dapat menyesuaikan 

syari’at dengan kebutuhan-kebutuhan modern. Ini mengandung arti bahwa 

ijtihad yang telah tertutup pintunya semenjak abad kesebelas Masehi, bagi Al-

Tahtawi adalah terbuka, tetapi ia kelihatannya belum berani menyatakan 

pendapat ini dengan jelas dan terang-terangan. Masyarakat Islam belum dapat 

menerima pendapat yang untuk zaman itu masih dianggap terlalu radikal. 

Dalam bukunya tentang ijtihad dan taklid, Al-Tahtawi hanya menerangkan 

syarat-syarat dan rupa-rupa ijtihad yang ada dalam Islam, ijtihad mutlak, ijtihad 

dalam mazhab, ijtihad dalam fatwa. Tetapi bagaimanapun, penjelasan-

penjelasan Al-Tahtawi ini menarik perhatian orang pada ijtihad, dan akhirnya 

membawa pada pendapat bahwa pintu ijtihad adalah terbuka dan bukan 

tertutup. 

Mengenai soal fatalisme ia mencela orang Paris karena mereka tak 

percaya pada kada da kadar, sedang pendapat yang semestinya menurut Al-

Tahtawi ialah orang harus percaya pada kada dan kadar Tuhan, tetapi 

disamping itu harus berusaha. Tidak  boleh menusia mengembalikan segala-

segalanya pada kada dan kadar, karena pendirian serupa ini menunjukkan 

kelemahan. Orang tak boleh berserah kepada kada dan kadar tetapi harus 

dalam segala hal berusaha terlebih dahulu dan kemudian baru berserah kepada 

kehendak Tuhan. Orang Eropa berkepercayaan bahwa manusia dapat 

memperoleh apa yang dikehendakinya dengan kemauan dan usahanya sendiri 

dan bila ia gagal dalam usahanya, itu bukan karena kada dan kadar Tuhan, 

tetapi karena salah perkiraan atau kurang dalam berpikir atau kurang kuat 

berusaha. 

Disini terdapatlah ide dinamisme sebagai lawan dari sikap statis yang 

umum terdapat dalam dunia islam pada waktu itu. 

 

  

84



 
 

4. Jamaluddin Al-Afghani 

 

Jamaluddin Al-Afghani adalah seorang pemimpin pembaharuan dalam 

Islam yang tempat tinggal dan aktivitasnya berpindah-pindah dari satu negara 

Islam ke negara Islam lain. Pengaruh terbesar dinggalkannya di Mesir dan oleh 

karena itu bukanlah tidak pada tempatnya kalau uraian mengenai pemikiran 

dan aktivitasnya dimasukan kedalam bahagian tentang pembaharuan di Mesir. 

Jamaluddin lahir di Afghanistan pada tahun 1839 dan meninggal dunia 

di Istambul di tahun 1897. Ketika baru berusia duapuluh dua tahun ia telah 

menjadi pembantu bagi Pangeran Dost Muhammad Khan di Afghanistan. Di 

tahun 1864 ia menjadi penasehat Sher Ali Khan. Beberapa tahun kemudian ia 

diangkat oleh Muhammad A’zam Khan menjadi Perdana Menteri. Dalam pada 

itu Inggeris telah mulai mencampuri soal politik dalam negeri Afghanistan dan 

dalam pergolakan yang terjadi Afghanistan memilih fihak yang melawan 

golongan yang disokong Inggeris. Fihak pertama kalah dan Al-Afghani merasa 

lebih aman meninggalkan tanah tempat lahirnya dan pergi ke India di tahun 

1869. 

Di India ia juga merasa tidak bebas bergerak karena negara ini telah 

jatuh ke bawah kekuasaan Inggeris, dan oleh karena itu ia pindah ke Mesir di 

tahun 1871, ia menetap di Cairo dan pada mulanya menjauhi persoalan-

persoalan politik Mesir dan memusatkan perhatian pada bidang ilmiah dan 

sastra Arab. Rumah tempat ia tinggal menjadi tempat pertemuan murid-murid 

dan pengikut-pengikutnya. Disanalah ia memberikan kuliah dan mengadakan 

diskusi. Menurut keterangan Muhammad Salam Madkur71, para peserta terdiri 

atas orang-orang terkemuka dalam bidang pengadilan, dosen-dosen, 

mahasiswa dari Al-Azhar serta perguruan-perguruan tinggi lain, dan juga 

pegawai-pegawai pemerintah. Di antara murid-murid Al-Afghani itu ada yang 

kemudian menjadi pemimpin kenamaan di Mesir seperti Muhammad Abduh 

dan Sa’ad Zaghlul, pemimpin kemerdekaan Mesir. 

Tetapi ia tidak lama dapat meninggalkan lapangan politik. Di tahun 1876 

turut campur tangan Inggeris dalam soal politik di Mesir makin meningkat. 

Untuk dapat bergaul dengan orang-orang politik di Mesir ia memasuki 

perkumpulan Freemason Mesir. Diantaranya anggota perkumpulan ini 

terdapat Putra Mahkota Tawfiq. 

 
71 Lihat bukunya Al-Hakim Al-Tsair Jamal Al-Din Al-Afghani, Cairo, 1962, hal. 54. 

85



 
 

Di ketika itu ide-ide  baru disiarkan Al-Tahtawi melalui buku-buku 

terjemahan dan karangannya, telah mulai meluas di kalangan masyarakat 

Mesir, di antaranya ide trias politica dan patriotisme. Telah matang waktunya 

untuk membentuk suatu partai politik, maka pada tahun 1879 atas usaha Al-

Afghani terbentuklah partai Al-Hizb Al-Watan (Partai Nasional). Slogan “Mesir 

untuk orang Mesir” mulai kedengaran. Tujuan partai ini selanjutnya ialah 

memperjuangkan pendidikan universal, kemerdekaan pers dan pemasukan 

unsur-unsur Mesir ke dalam posisi-posisi dalam bidang militer. 

Atas sokongan partai ini Al-Afghani berusaha menggulingkan Raja Mesir 

yang berkuasa di waktu itu, yakni Khedewi Ismail, untuk diganti dengan Putra 

Mahkota Tawfiq. Yang tersebut akhir ini berjanji akan mengadakan 

pembaharuan-pembaharuan yang dituntut Al-Hizb Al-Watan. Tetapi setelah 

menjadi Khedewi Tawfiq, atas tekanan Inggeris mengusir Al-Afghani keluar 

dari Mesir di tahun 1879. 

Masa delapan tahun menetap di Mesir itu menurut pihak Mesir sendiri 

mempunyai pengaruh yang tidak kecil bagi umat Islam di sana. Menurut M.S. 

Madkur, Al-Afghanilah yang membangkitkan gerakan berpikir di Mesir 

sehingga negeri ini dapat mencapai kemajuan. “Mesir modern, demikian 

Makdur, adalah hasil dari usaha-usaha Jamaluddin Al-Af-Afghani.”72  

Dari Mesir Al-Afghani pergi ke Paris dan disini ia didirikan perkumpulan 

Al-Urwah Al-Wusqa. Anggotanya terdiri atas orang-orang Islam dari India, 

Mesir, Suria, Afrika Utara dan lain-lain. Di antara tujuan yang hendak dicapai 

ialah memperkuat rasa persaudaraan Islam, membela Islam dan membawa 

umat Islam kepada kemajuan. Majallah Al-Urwah Al-Wusqa, yang diterbitkan 

perkumpulan ini cukup terkenal, juga di Indonesia, tetapi tidak berumur 

panjang. Penerbitannya terpaksa dihentikan karena dunia Barat melarang 

pemasukannya ke negara-negara Islam yang berada di bawah kekuasaan 

mereka. 

Sewaktu di Eropa Al-Afghani mengadakan perundingan dengan Sir 

Randolph Churchil dan Drummond Wolf tentang masalah Mesir dan tentang 

penyelesaian pemberontakan Al-Mahdi di Sudan sudah damai. Wolf meminta 

bantuannya untuk mewujudkan hubungan persahabatan antara Kerajaan 

Usmani, Persia dan Afghanistan. Persahabatan ketiga negara itu perlu bagi 

 
72 Ibid 

86



 
 

Inggeris dalam menentang politik Rusia di Timur Tengah. Tetapi kedua usaha 

itu tidak membawa hasil. 

Di tahun 1889 Al-Afghani diundang datang ke Rusia untuk menolong 

mencari penyelesaian tentang persengketaan Rusia-Persia yang timbul karena 

politik pro-Inggeris yang dianut pemerintah Persia ketika itu. Al-Afghani tidak 

setuju dengan pemberian konsessi-konsessi kepada Inggeris dan akhirnya 

timbul pertikaian paham antara Al-Afghani dan Syah Nasir Al-Din. Al-Afghani 

melihat bahwa Syah perlu digulingkan, tetapi sebelum sempat menjatuhkannya 

ia telah dipaksa keluar dari Persia. Di tahun 1896 Syah di bunuh oleh seorang 

pengikut Al-Afghani. 

Atas undangan Sultan Abdul Hamid, Al-Afghani selenjutnya pindah ke 

Istambul di tahun 1892. Pengaruhnya yang besar di berbagai negara Islam 

diperlukan dalam rangka pelaksanaan politik Islam yang direncanakan 

Istambul. Bantuan dari negara-negara Islam amat dibutuhkan Sultan Abdul 

Hamid untuk menentang Eropa yang di waktu itu telah kian mendesak 

kedudukan Kerajaan Usmani di Timur Tengah. 

Tetapi kerja sama antara Al-Afghani, sebagai pemimpin yang 

mempunyai pemikiran-pemikiran demokratis tentang pemerintahan, dengan 

Abdul Hamid, sebagai Sultan yang masih mempertahankan kekuasaan otokrasi 

lama, tidak bisa tercapai. Karena takut akan pengaruh Al-Afghani yang 

demikiran besar, kebebasannya dibatasi Sultan dan ia tak dapat keluar dari 

Istambul. Ia tetap tinggal di sana sampai ia wafat di tahun 1897, pada akhirnya 

sebagai tamu yang mendapat penghormatan, tetapi pada hakekatnya senagai 

tahanan Sultan. 

Melihat kepada kegiatan politik yang demikian besar di daerah yang 

memiliki luas, pada tempatnyalah kalau dikatakan bahwa Al-Afghani lebih 

banyak bersifat pemimpin politik dari pada pemimpin dan pemikir 

pembaharuan dalam Islam. Tidaklah salah kalau Stoddard73 mengatakan 

bahwa ia sedikit sekali memikirkan masalah-masalah agama dan sebaliknya 

memusatkan pemikiran dan aktivitas dalam bidang politik. Dan tidak pula 

mengherankan kalau Goldziher74 memandang Al-Afghani terutama sebagai 

tokoh politik dan bukan sebagai pembaharuan dalam soal-soal agama. 

 
73 Lihat The New World of Islam., London, 1921. hal. 52 
74 Lihat The Encylclopaedia of Islam, ed. 1965, Judul Jamal Al-Din Al-Afghani 

87



 
 

Pemikiran pembaharuannya berdasar atas keyakinan bahwa Islam 

adalah yang sesuai untuk semua bangsa, semua zaman dan semua keadaan. 

Kalau kelihatan ada pertentangan antara ajaran-ajaran Islam dengan kondisi 

yang dibawa perobahan zaman dan perobahan kondisi, penyesuaian dapat 

diperoleh dengan mengadakan interpretasi baru tentang ajaran-ajaran Islam 

seperti yang tercantum dalam Al-Quran dan Hadis. Untuk interpretasi itu 

diperlukan ijtihad dan pintu ijtihad baginya terbuka. 

Kemunduran umat Islam bukanlah karena Islam, sebagai mana 

dianggap, tidak sesuai dengan perobahan zaman dan kondisi baru. Umat Islam 

mundur, karena telah meninggalkan ajaran-ajaran Islam yang sebenarnya dan 

mengikuti ajaran-ajaran yang datang dari luar lagi asing bagi Islam. Ajaran-

ajaran Islam yang sebenarnya hanya tinggal dalam ucapan dan di atas kertas. 

Sebahagian dari ajaran-ajaran asing tiu dibawa orang-orang yang mempunyai 

keyakinan-keyakinan yang menyesatkan dan sebahagian lain lagi oleh hadis-

hadis buatan. Faham kada dan kadar umpamanya, demikian Al-Afghani, telah 

rusak dan dirobah menjadi fatalisme, yang membawa umat Islam kepada 

keadaan statis. Kada dan kadar sebenarnya mengandung arti bahwa keadaan 

sesuatu terjadi menurut ketentuan sebab-musabab. Kemauan manusia 

merupakan salah satu dari mata rantai sebab-musabab itu. Dimasa yang silam 

keyakinan pada kada dan kadar serupa ini memupuk keberanian dan kesabaran 

dalam jiwa umat Islam untuk menghadapi segala macam bahaya dan 

kesukaran. Karena percaya pada kada dan kadar inilah maka umat Islam di 

masa yang silam bersifat dinamis dan dapat menimbulkan peradaban yang 

tinggi.75 

Suatu sebab lain lagi ialah salah pengertian tentang maksud hadis yang 

mengatakan bahwa umat Islam akan mengalami kemunduran di akhir zaman. 

Salah pengertian ini membuat umat Islam tidak berusaha merobah nasib 

mereka. 

Sebab-sebab kemunduran yang bersifat politis ialah perpecahan yang 

terdapat di kalangan umat Islam, pemerintahan absolu, mempercayakan 

pimpinan umat kepada orang-orang yang tak dapat dipercayai, mengabaikan 

masalah pertahanan militer, menyerahkan administrasi negara kepada orang-

orang tidak kompeten dan intervensi asing. 

 
75 Lihat Al-Urwah Al-Wusqa, tanggal 1-5-1884 (4 Rajab 1301) hal. 161 dan seterusnya. 

88



 
 

Lemahnya rasa persaudaraan Islam juga merupakan sebab bagi 

kemunduran umat Islam. Tali persaudaraan Islam telah terputus, bukan di 

kalangan awam saja, tetapi juga dikalangan alim-ulama. Ulama Turki tidak 

kenal lagi pada ulama Hejaz, demiian pula ulama India tidak mempunyai 

hubungan dengan ulama Afghanista. Tal persaudaraan antara Raja-raja Islam 

juga sudah terputus. 

Jalan untuk memperbaiki keadaan umat Islam, menurut Al-Afghani, 

ialah melenyapkan pengertian-pengertian salah yang dianut umat pada 

umumnyam dan kembali kepada ajaran-ajaran dasar Islam yang sebenarnya. 

Hati mesti disucikan, budi-pekerti luhur dihidupkan kembali, dan demikian 

pula kesediaan berkorban untuk kepentingan umat. Dengan berpedoman pada 

ajaran-ajaran dasar, umat Islam akan dapat bergerak maju mencapai kemajuan. 

Corak pemerintahan otokrasi harus dirobah dengan corak 

pemerintahan demokrasi. Kepala negara harus mengadakan syura dengan 

pemimpin-pemimpin masyarakat yang banyak mempunyai pengalaman. 

Pengetahuan manusia secara individual terbatas sekali. Islam dalam pendapat 

Al-Afghani menghedaki pemerintahan republik yang di dalamnya terdapat 

kebebasan mengeluarkan pendapat dan kewajiban kepala negara tunduk 

kepada undang-undang dasar. 

Di atas segala-segala persatuan umat Islam mesti diwujudkan kembali. 

Dengan bersatu dan mengadakan kerja-sama yang eratlah umat Islam akan 

dapat kembali memperoleh kemajuan. Persatuan dan kerja sama merupakan 

sendi yang amat penting dalam Islam. 

Semasa hidupnya Al-Afghani memang berusaha untuk mewujudkan 

persatuan itu. Yang terkandung dalam ide pan-Islam ialah persatuan seluruh 

umat Islam. Tetapi usahanya tidak berhasil. 

Bagaimanapun ide-idenya banyak mempengaruhi pemikiran 

Muhammad Abduh tentang pembaharuan dalam Islam. Dan Abduh, sebagai 

gurunya juga, mempunyai pengaruh besar di dunia Islam. 

5. Muhammad Abduh 

 Kalau riwayat Jamaluddin Al-Afghani semasa kecil tidak banyak 

diketahui, asal usul Muhammad Abduh, pendidikannya semasa kecil dan 

dewasa, serta hal-hal lain yang mengenai dirinya sebelum ia terkenal sebagai 

pemimpin Islam di zaman modern, dapat diketahui baik dari karangannya 

sendiri maupun dari keterangan-keterangan orang lain. 

89



 
 

Ia lahir disuatudesa di Mesir Hilir. Di desa mana tidak dapat diketahui 

dengan pasti, karena ibu bapaknya adalah orang desa biasa yang tidak 

mementingkan tanggal dan tempat lahir anak-anaknya. Tahun 1849 adalah 

tahun yang umum dipakai sebagai tanggal lahirnya. Ada yang mengatakan 

bahwa ia lahir sebelum M. Abduh timbul karena suasana kacau yang terjadi di 

akhir zaman Muhammad Ali (1805-1849). Kekerasan yang dipakai oleh 

penguasa-penguasa Muhammad Ali dalam mengumpulkan pajak dari 

penduduk-penduduk desa menyebabkan petani-petani selalu pindah tempat 

untuk menghindarkan beban-beban berat yang dipikulkan atas diri mereka. 

Bapak dari Muhammad Abduh sendiri senantiasa pindah dari desa ke desa, dan 

dalam masa setahun ia dikatakan berkali-kali pindah. Ia akhirnya menetap di 

desa Muhallah Nasr. Disini ia membeli sebidang tanah. 

Bapak Muhammad Abduh bernama Abduh Hasan Khairullah berasal 

dari Turki yang telah lama tinggal di Mesir. Ibunya menurut riwayat berasal 

dari bangsa Arab yang silsilahnya meningkat sampai ke suku bangsa Umar Ibn 

Al-Khatab. Abduh Hasan Khairullah kawin dengan ibn Muhammad Abduh 

sewaktu merantau dari desa ke desa itu dan ketika ia menetap di Mahallah Nasr, 

Muhammad Abduh masih dalam ayunan dan gendongan ibu. Muhammad 

Abduh lahir dan menjadi dewasa dalam lingkungan desa di bawah asuhan ibu 

bapak yang tak ada hubungannya dengan didikan sekolah, tetapi mempunyai 

jiwa keagamaan yang teguh. 

Muhammad Abduh disuruh belajar menulis dan membaca agar 

kemudian dapat membacan dan menghafal Al-Quran. Setelah mahir membaca 

dan menulis iapun diserahkan kepada satu guru untuk dilatih menghafal Al-

Quran. Ia dapat menghafalnya dalam masa dua tahun. Kemudian ia di kirim ke 

Tanta untuk belajar agama di Mesjid Syekh Ahmad di tahun 1862. Setelah dua 

tahun belajar bahasa Arab, Nahu, Sarf, Fiqh dan sebagainya, ia merasa tak 

mengerti apa-apa. Tentang pengalaman ini Muhammad Abduh mengatakan 

“Satu setengah tahun saya belajar di Masjid Syeikh Ahmad dengan tak mengerti 

suatu apapun. Ini adalah karena metodenya yang salah, guru-guru mulai 

mengajak kita dengan menghafal istilah-istilah tentang Nau atau Fiqh yang tak 

kita ketahui artinya. Guru-guru tak merasa penting apa kita mengerti atau tidak 

mengerti arti-arti istlah itu”.76 Metode yang dipakai pada waktu itu ialah metode 

 
76 T. Al-Tahani, ed., Muzakkirat Al-Imam Muhammad ‘Abduh, Cairo, Dar Al-Hilal, t.t., hal. 

29. 

90



 
 

menghafal luar kepala. Pengaru metode ini masih terdapat dalam zaman kita 

sekarang terutama di sekolah-sekolah agama. 

Karena tidak puas dengan metode menghafal luar kepala ini, 

Muhammad Abduh akhirnya lari dan meninggalkan pelajarannya di Tanta. Ia 

pergi bersembunyi di rumah salah satu  pamannya tetapi setelah tiga bulan di 

sama dipaksa kembali pergi ke Tanta. Karena yakin bahwa belajar itu tak akan 

bekerja sebagai petan. Di tahun 1865, sewaktu ia baru bur 16 tahueru iapun 

kawin. Tapi nasibnya rupanya akan menjadi orang besar. Niatnya untuk 

menjadi petani itu tak dapat diteruskannya. Baru saja empat puluh hari kawin, 

ia dipaksa orang tuanya kembali belajar ke Tanta. Iapun meninggalkan 

kampungnya, tapi bukan pergi ke Tanta malahan untuk bersembunyi  lagi di 

rumah salah satu pamannya. Dan disini ia bertemu dengan seorang yang 

merobah jalan riwayat hidupnya. Orang itu bernama Syekh Darwisy Khadr. 

Paman dari ayah Muhammad Abduh. Syekh Darwisy Khadr telah pergi 

merantau ke luar Mesir dan belajar agama Islam dan tasawwuf (Tarikat Syadli) 

di Libia dan Tripoli. Setelah selesai pelajarannya ia kembali ke kampungnya. 

Syekh Darwisy kelihatannya tahu akan keengganan Muhammad Abduh 

untuk belajar, maka ia selalu membujuk pemuda itu supaya membaca buku 

bersama-sama. Sebagai diceritakan Muhammad Abduh sendiri,77 ia pada waktu 

itu benci melihat buku, dan buku yang diberikan Syekh Darwisy kepadanya 

untuk dibaca ia lemparkan jauh-jauh. Buku ini dipungut Syekh Darwisy kembali 

dan diberikan kepadanya dan akhirnya Muhammad Abduh membaca juga 

beberapa baris. Setiap habis satu kalimat, Syekh Darwisy memberikan 

penjelasan luas tentang arti dan maksud yang dikandung kalimat itu. Setelah 

beberapa hari membaca buku bersama-sama dengan cara yang diberikan Syekh 

Darwisy itu, Muhammad Abduhpun berobahlah sikapnya terhadap buku dan 

ilmu pengetahuan. Ia sekarang mulai mengerti apa yang dibacanya dan ingin 

mengerti dan mengetahui lebih banyak. Akhirnya ia pergi ke Tanta untuk 

meneruskan pelajaran. 

Setelah selesai belajar disini, ia meneruskan studinya ke Al-Azhar di 

tahun 1866. Sewaktu masih belajar di Al-Azhar, Jamaluddin Al-Afghani, ketika 

ia bersama dengan mahasiswa lain pergi berkunjung ke tempat penginapan Al-

Afghani di dekat Al-Azhar. Dalam pertemuan itu Al-Afghani memajukan 

pertanyaan-pertanyaan kepada mereka arti beberapa ayat Al-Quran. Kemudian 

 
77 Ibid, Hal. 31 

91



 
 

ia berikan tafsirannya sendiri. Perjumpaan ini meninggalkan kesan yang baik 

dalam diri Muhammad Abduh. 

Dan ketiga Al-Afghani datang di taun 1871, untuk menetap di Mesir, 

Muhammad Abduh menjadi muridnya yang paling setia. Ia mulai belajar falsafat 

diawah pimpinan Al-Afghani. Di masa ini ia telah mulai menulis karangan-

karangan untuk harian Al-Ahram yang pada waktu itu baru saja didirikan. 

Di tahun 1877 studinya selesai di Al-Azhar dengan mendapat gelar Alim. 

Ia mulai mengajar, pertama di Al-Azhar kemudian di Dar Al-Ulum dan juga di 

rumahnya sendiri. Di antara buku-buku yang diajarkannya ialah buku akhlak 

karangan Ibn Miskawaih, Mukaddimah, Ibn Khaldun dan Sejarah Kebudayaan 

Eropa karangan Guizot, di diterjamhkan Al-Tahtawi ke dalam bahasa Arab di 

tahun 1857. Sewaktu Al-Afghani di usir dari Mesir di tahun 1879, karena 

dituduh mengadakan gerakan menentang Khedewi Tawfik, Muhammad Abduh 

yang juga dipandang turut campur dalam soal ini, dibuang keluar kota Cairo. 

Tetapi di tahun 1880 ia boleh kembali ke Ibu Kota dan kemudian di angkat 

menjadi redaktur surat kabar resmi pemerintah Mesir “أ لوقاععأ لمصرية”. Pada waktu itu 

perasaan nasionalan Mesir telah mulai timbul. Di bawah pimpinan Muhammad 

Abduh “أ لوقاععأ لمصرية” bukan hanya menyiarkan berita-berita resmi, tetapi juga 

artikel-artikel tentang kepentingan-kepentingan nasional Mesir. 

Didalam tentara, perwira-perwira yang berasal Mesir berusaha 

mendobrak kontrol yang di adakan oleh perwira-perwira Turki dan Sarkas 

yang selama ini menguasai tentara Mesir. Setelah barhasil dalam usaha ini, 

mereka dibawah pimpinan Urabi Pasya juga dapat menguasai pemerintahan. 

Pemerintahan yang berada di bawah kekuasaan golongan nasionalis ini, 

menurut Inggeris adalah berbahaya bagi kepentingan di Mesir. Untuk 

menjatuhkan Urabi Pasya, Inggeris di tahun 1882 Alexandria dari laut, dan 

dalam pertempuran yang kemudian terjadi, kaum nasionalis Mesir dengan 

lekas dapat dikalahkan Inggeris, dan Mesirpun jatuh ke bawah kekuasaan 

Inggeris. 

Dalam peristiwa ini yang disebut peristiwa revolusi Urabi Pasya, 

Muhammad Abduh memainkan peranan. Dan sebagai pemimpin-pemimpin 

lainnya ia di tanggap, dipenjarakan kemudian di buang keluar negeri pada 

penutup tahun 1882. Pada permulaannya, ia pergi ke Beirut, dan kemudian ke 

Paris. Di tahun 1884 ia bersama-sama dengan Al-Afghani mengeluarkan : Al-

Urwah Al-Wusqa. Umur majjalah ini tak lama dan di tahun 1885 Muhammad 

92



 
 

Abduh kembali ke Beirut via Tunis, dan mengajar disana. Di tahun 1888, atas 

usaha-usaha teman-temannya, di antaranya ada seorang Inggeris, ia dibolehkan 

pulang kembali ke Mesir, tetapi tidak diizinkan mengajar, karena pemerintah 

Mesir takut akan pengaruhnya kepada mahasiswa. Ia bekerja sebagai hakim 

disalah satu mahkamah. Di tahun 1894, ia diangkat menjadi anggota Majelis A’la 

dari Al-Azhar. Sebagai anggota dari mejelis ini ia membawa perobahan-

perobahan dan perbaikan-perbaikan ke dalam tubuh Al-Azhar sebagai 

Universitas. Di tahun 1899, ia diangkat menjadi Mufti Mesir. Kedudukan tinggi 

ini dipeganginya sampai ia meninggal dunia di tahun 1905. 

Pindah ke soal ide-ide Muhammad Abduh, seban yang yang membawa 

kepada kemunduran, menurut pendapatnya, adalah faham jumud  yang 

terdapat di kalangan umat Islam. Dalam kata jumud terkandung arti keadaan 

membeku, keadaan statis, tak ada perobahan. Karena pengaruh faham jumud 

umat Islam tidak mengehendaki perobaan dan tidak mau menerima perobahan, 

umat Islam berpegang teguh pada tradisi. 

Sikap ini, sebagai diterangkan Muhammad Abduh dalam Al-Islam Din Al-

Alm wa Al-Madaniah,78 dibawah kedalam tubuh Islam oleh orang-orang bukan 

Arab yang kemudian dapat merampas puncak kekuasaan politik di dunia Islam. 

Dengan masuknya mereka ke dalam Islam adat-istiadat dan faham-faham 

animistis mereka turut pula mempengaruhi umat Islam yang mereka perintah. 

Di samping itu mereka bukan pula berasal dari bangsa yang mementingkan 

pemakaian akal seperti yang dianjurkan dalam Islam. Mereka berasal dari 

bangsa yang jahil dan tidak kenal pula ilmu pengetahuan. 

Mereka musuhi ilmu-pengetahuan karena ilmu pengetahuan akan 

membuka mata rakyat. Rakyat perlu ditinggalkan dalam kebodohan agar 

mudah diperintah. Untuk itu mereka bawa ke dalam kedalam Islam ajaran-

ajaran yang akan membuat rakyat berada dalam keadaan statis, seperti pujaan 

yang berlebih-lebihan pada Syekh dan Wali, kepatuhan membuta pada ulama, 

taklid kepada ulama-ulama terdahulu, dan tawakkal serta penyerahan bulat 

dalam segala-galanya pada kada dan kadar. Degan demikian membekulah akal 

dan berhentilah pemikiran dalam Islam. Lama-kelamaan faham jumud meluas 

dalam masyarakat di seluruh dunia Islam. 

 
78 Lihat edisi T. Al-Tanahi, Cairo, AL-Majlis Al-A’la Li Al-Syu’un Al-Islamiah, 1964, hal. 

137 dst. 

93



 
 

Ini merupakan bid’ah dan Muhammad Abduh, senagai Muhammad Abd 

Al-Wahab dan Jamaluddin Al-Afghani, berpendapat bahwa masuknya berbagai 

macam bid’ah ke dalam Islamlah yang membuat umat Islam lupa akan ajaran-

ajaran Islam yang sebenarnya. Bid’ah-bid’ah itulah yang mewujudkan 

masyarakat Islam yang jauh menyeleweng dari masyarakat Islam yang yang 

sebenarnya. Untuk menolong umat Islam, faham-faham asing lagi salah itu 

harus dikeluarkan dari tubuh Islam. Umat harus kembali ke ajaran-ajaran Islam 

yang semua, ajaran-ajaran Islam sebagai pendapat di zaman salaf, yaitu zaman 

sahabat dan ulama-ulama besar. 

Perlu ditegaskan bahwa bagi Muhammad Abduh tidak cukup hanya 

kembali kepada ajaran-ajaran Asli itu, sebagai yang dianjurkan oleh 

Muhammad Abd Al-Wahab. Karena zaman dan suasana umat Islam sekarah 

telah jauh berobah dari zaman dan suasana umat Islam zaman klasik, ajaran-

ajaran asli itu perlu disesuaikan dengan keadaan modern sekaranh. 

Penyesuaian itu, menurut Muhammad Abduh,79 dapat dijalankan. 

Faham Ibn Taimiyah bahwa ajaran-ajaran Islam terbahagi dalam dua kategori, 

ibadat dan mu’amalah (hidup kemasyarakat manusua) diambil dan ditonjolkan 

Muhammad Abduh. Ia melihat bahwa ajaran-ajaran ibadah bersifat tegas, jelas 

dan terperinci. Sebaliknya ajaran-ajaran mengenai hidup kemasyarakatan umat 

hanya merupakan dasar-dasar dan prinsip-prinsip umum yang tidak terperinci. 

Seterusnya ia melihat bahwa ajaran-ajaran yang terdapat dalam Al-Quran dan 

hadis mengenai soal-soal kemasyarakatan itu, hanya sedikut jumlahnya. Karena 

prinsip-prinsip itu bersifat umum tanpa perincian. Muhammad Abduh 

berpendapat bahwa semua itu dapat disesuaikan dengan tuntutan zaman. 

Untuk menyesuaikan dasar-dasar itu dengan siatuasi modern perlu 

diadakan interpretasi baru, dan untuk itu perlu pintu ijtihad dibuka. Ijtihad 

menurut pendapatnya bukan hanya boleh malahan penting dan perlu diadakan. 

Tetapi yang dimaksudkannya bukan tiap-tiap orang boleh mengadakan ijtihad. 

Hanya orang-orang yang memenuhi syarat-syaratnya, harus mengikuti 

pendapat mujtahid yang ia setujui fahamnya. Ijtihad ini dijalankan langsung 

pada Al-Quran dan Hadist, sebagai sumber yang asli dari ajaran-ajaran Islam. 

Pendapat ulama-ulama lama tidak mengikuti. Bahkan ijma’ merekapun tidak 

mempunyai sifat ma’sum (infallible). Lapangan bagi ijtihad sebenarna ialah 

mengenai soal-soal mu’amalah sedikit itu. Hukum-hukum kemasyarakatan 

 
79 Lihat Arabic Thought, hal. 148 

94



 
 

inilah yang perlu disesuaikan dengan zaman. Adapun soal ibadat, karena ini 

merupakan hubungan manusia dengan Tuhan, dan bukan antara manusia 

dengan manusia, tak menghendaki perobahan menurut zaman. Oleh karena itu, 

ibadat bukanlah lapangan ijtihad sebenarnya untuk zaman modern ini. 

Dengan sendirinya taklid kepada ulama lama tak perlu dipertahankan 

bahkan mesti diperangi karena taklid inlah yang membuat umat Islam berada 

dalam kemunduran dan tak dapat maju. Dalam bukunya tersebut diatas, 

Muhammad Abduh dengan keras mengkritik ulama-ulama yang menimbulkan 

faham taklid. Sikap ulama ini, kata Muhammad Abduh,80 membuat umat Islam 

berhenti berfikir dan akal mereka berkarat. Taklid ini menghambat 

perkembangan bahasa Arab, perkembangan susunan masyarakat Islam, 

Syari’at, sistem pendidikan dan sebagainya. Sikap umat Islam yang berpegang 

teguh pada pendapat ulama klasik, dipandang Muhammad Abduh berlainan 

betul dengan sikap umat Islam dahulu. Al-Quran dan Hadis, katanya melarang 

umat Islam bersifat taklid. 

Pendapat tentang pembukaan pintu ijtihad dan pembrantasan taklid, 

berdasarkan dasar kepercayaannya pada kekuatan akal. Menurut pendapatnya 

Al-Quran berbicara, bukan semata kepada hati manusia, tetapi juga kepada 

akalnya. Islam memandang akal mempunyai kedudukan tinggi. Allah 

menunjukkan perintah-perintah dan larangan-larangan-Nya kepada akal. Di 

dalam Al-Quran terdapat ayat  

            

       افلا يعقلون.  –افلا ينضرون  –افلا يتدبرون 

dan sebagainya. Oleh sebab itu Islam baginya adalah agama yang rasional. 

Mempergunakan akal adalah salah satu dari dasar-dasar Islam. Iman seorang 

tidak sempurna kalau tidak didasarkan pada akal. Dalam Islamlah, katanya, 

agama dan akal buat pertama kali mengikat tali persaudaraan,81 bagi 

Muhammad Abduh akal mempunyai kedudukan yang tinggi. Wahyu tak dapat 

membawa hal-hal yang bertentangan dengan akal. Kalau zahir ayat 

bertentangan dengan akal, haruslah dicari intrepretasi yang membuat ayat itu 

sesuai dengan pendapat akal. 

Kepercayaan pada kekuataan akal adalah dasar peradaban suatu bangsa. 

Akal terlepas dari ikatan tradisi akan dapat memikirkan dan memperoleh jalan-

 
80 Lihat Al-Islam Din Al-Ilm, hal. 140 dst. 
81 Risalah At-Tauhid, Cairo, Dar Al-Manar, 1366, hal. 7 

95



 
 

jalan yang membawa pada kemajuan. Pemikiran akallah yang menimbulkan 

ilmu pengetahuan. 

Ilmu-ilmu pengetahuan modern yang banya berdasar pada hukum 

alam(natural laws  =  س نةالله) tidak bertentangan dengan Islam yang   sebenarnya. 

Hukum alam atau س نةالله adalah ciptaan Tuhan dan wahyu juga berasal dari Tuhan. 

Karena keduanya berasal dari Tuhan, maka ilmu pengetahuan modern yang 

berasal pada hukum alam, dan Islam sebenarnya, yang berdasar pada wahyu, 

tak bisa dan tak mungkin bertentanga. Islam mesti sesuai dengan ilmu 

pengetahuan modern dan  ilmu pengetahuan modern mesti sesuai dengan 

Islam. Dalam zaman keemasan Islam, ilmu pengetahuan berkembang dibawah 

naungan pemerintah-perintah Islam yang ada pada waktu itu. Ilmu 

pengetahuan adalah salah satu dari  sebab-sebab kemajuan umat Islam di masa 

yang lampau dan pula salah sati dari sebab-sebab kemajuan Barat sekarang. 

Untuk mencapai kemajuannya yang hilang, umat Islam sekarang haruslah 

kembali mempelajari dan mementingkan soal ilmu pengetahuan. 

Kepercayaan pada kekuatan akal membawa Muhammad Abduh 

selanjutnya kepada faham bahwa manusia mempunyai kebebasan dalam 

kemauan dan perbuatan (free will and free act atau qadariath). Bahwa ia 

mempunyai faham ini dapat ilihat dari uraiannya mengenai perbuatan manusia 

dalam Risalah Al-Tauhi.,82 Disitu dia sebut bahwa manusia mewujudkan 

perbuatannya dengan kemauan dan usahanya sendiri, dengan tidak melupakan 

bahwa di atasnya masih ada kekuasaan yang lebih tinggi. Analisa penulis-

penulis Barat bahwa umat Islam mundur karena menganut faham jabariah 

(fatalisme) dapat ia setujui, karena di kalangan awam Islam faham yang 

demikian, menurut hematnya, memag terdapat. Di dalam Al-Urwah Al-Wusqa83 

ia bersama-sama dengan Jamaluddin Al-Afghani menjelaskan bahwa faham 

kada dan kadar telah diselewengkan menjadi fatalisme, sedang faham itu 

sebenarnya mengandung unsur dinamis  yang membuat umat Islam di Zaman 

Klasik dapat membawa Islam sampai di Spanyol dan dapat menimbulkan 

peradaban yang tinggi. Faham fatalisme yang terdapat di kalangan umat Islam 

perlu dirobah dengan faham kebebasan manusia dalam kemauan dan 

perbuatan. Inilah yang akan menimbulkan dinamika umat Islam kembali. 

 
82 Ibid., hal. 60 
83 Lihat terbitan 1-5-1884 (4 Rajab 1301), hal. 161 dst. 

96



 
 

Dengan jalan-jalan diataslah faham jumud, menurut Muhammad Abduh, 

dapat dihilangkan dari masyarakat Islam untuk kemudian digantikan dengan 

faham dinamika, dikala itu umat Islam akan berusaha berobah nasibnya dengan 

usaha sendiri. 

Sebagai konsekwensi dari pendapatnya bahwa umat Islam harus 

mempelajari dari mementingkan ilmu pengetahuan, umat Islam harus pula 

mementingkan soal pendidikan. Sekolah-sekolah modern perlu dibuka, dimana 

ilmu-ilmu pengetahuan modern diajarkan di samping pengetahuan agama. Dan 

ke dalam Al-Azhar perlu dimasukkan ilmu-ilmu modern, agar ulama-ulama 

Islam mengerti kebudayaan modern dan dengan demikian dapat mencari 

penyelesaian yang baik bagi persoalan-persoalan yang timbul dalam zaman 

modern ini. Mempermodern sistem pelajaran di Al-Azhar, menurut pendapat, 

akan mempunyai pengaruh besar dalam perkembangannya usaha-usaha 

pembaharuan dalam Islam. Al-Azhar, memanglah Universitas Agama Islam 

yang dihargai dan dihormati di seluruh dunia Islam. Dari semua penjuru dunia 

orang pergi belajar disana. Ulama-ulama yang yang dikeluarkan dari 

Universitas ini akan tersebar di seluruh dunia Islam dan akan membawa ide-

ide modern untuk kemajuan umat Islam. Usaha-usahanya dalam mengadakan 

pembaharuan di Al-Azhar terbentur pada tantangan kaum ulama konservatif 

belum dapat melihat faedah perobahan-perobahan yang dianjurkannya. 

Ia juga memikirkan sekolah-sekolah pemerintah yang telah didirikan 

untuk mendidik tenaga-tenaga yang perlu bagi Mesir dalam lapangan 

administasi, militer, kesehatan, perindustrian, pendidikan dan sebagainya. Ke 

dalam sekolah-sekolah ini, ia berpendapat perlu dimasukan didikan agama 

yang lebih kuat, termasuk dalamnya sejarah Islam dan sejarah kebudayaan 

Islam. Atas usahanya didirikanlah Maklis Pengajaran Tinggi. Muhammad Abduh 

melihat bahaya yang akan timbul dari sistem dualisme dalam pendidikan. 

Sistem Madrasah lama akan mengeluarkan ulama-ulama yang tak ada 

pengetahuannya tentang ilmu-ilmu modern, sedang sekolah-sekolah 

pemerintah akan mengeluarkan ahli-ahli yang sedikit pengetahuannya tentang 

agama. Dengan memasukan ilmu pengetahun modern ke dalam Al-Azhar dan 

dengan memperkuat didikan agama di sekolah-sekolah pemerintah, jurang 

yang memisah golongan ulama dari golongan ahli ilmu modern akan dapat 

diperkecil. 

97



 
 

Dalam bidang ketatanegaraan Muhammad Abduh juga berpendapat 

kekuasaan negara harus dibatasi. Dan dizamannya Mesir telah mempunyai 

konstitusi dan usahanya diwaktu itu tertuju pada membangkitkan kesadaran 

rakyat akan hak-hak mereka. Menurut pendapatnya pemerintah wajib bersikap 

adil terhadap rakyat, dan terhadap pemerintah yang serupa ini, rakyat harus 

patuh dan setia. Kepala Negara adalah manusia yang dapat berbuat salah dan 

dipengaruhi oleh hawa nafsunya, dan kesadaran rakyatlah yang bisa membawa 

kepala negara yang demikian sifatya kembali kepada jalan yang benar. 

Kesadaran rakyat dapat dibangunkan dengan penddikan di sekolah-sekolah, 

penerangan dalam surat kabar dan sebagainya. 

Pengaruh Muhammad Abduh 

Pendapat-pendapat dan ajaran-ajaran Muhammad Abduh di atas 

mempengaruhi dunia Islam pada umumnya terutama dunia Arab melalui 

karangan-karangan Muhammad Abduh sendiri, dan melalui tulisan-tulisan 

murid-muridnya seperti Muhammad Ridha dnegan majalah Al-Manar dan 

Tafsir Al-Manar, Kasim Amin dengan buku Tahrir Al-Mar’ah, Farid Wajdi dengan 

Dairah Al-Ma’rif dan karangan-karangan yang lain. Syekh Tantawi Jauhari 

dengan بجو أ لمرصح  رأ نوالعلوملقٵ رهٵ التاج  , kaum intelek atasan Mesir seperti Muhammad 

Husein Haykal dengan bukunya Hayah Muhammad, Abu Bakar dan sebagainya, 

Abbas Mahmud Al-Akkad, Ibrahim A. Kadir Al-Mazin, Mustafa Abd Al-Razik, Ali 

Abd Razik, dan tak boleh dilupakan Sa’ad Zaghlul, Bapak Kemerdekaan Mesir. 

Karangan-karangan Muhammad Abduh sendiri telah banyak 

diterjemahan ke dalam bahasa Turki, Urdu dan Indonesia. 

  

98



 
 

6. Rasyid Rida 

Rasyid Rda adalah murid Muhammad Abduh yang terdekat. Ia lahir pada 

tahun 1865 di Al-Qalamun, suatu desa di Lebanon yang letaknya tidak jauh dari 

Kota Tripoli (Suria). Menurut keterangan ia berasal dari keturunan Al-Husain, 

cucu Nabi Muhammad SAW. Oleh karena itu ia memakai gelar Al-Sayyid di 

depan namanya. Semasa kecil ia dimasukan ke madrasah tradisional di Al-

Qalamun untuk belajar menulis, berhitung dan membaca Al-Quran. Di tahun 

1882, ia meneruskan pelajaran di Al-Madrasah Al-Wataniah Al-Islamiah 

(Sekolah Nasional Islam) di Tripoli. Di Madrasah ini, selain dari bahasa Arab 

diajarkan pula bahasa Turki dan Perancis, dan disamping pengetahuan-

pengethuan agama juga pengetahuan-pengetahuan modern. 

Sekolah ini didirikan oleh Al-Syaikh Husain Al-Jisr, seorang ulama Islam 

yang telah dipengaruhi oleh ide-ide modern. Di masa itu sekolah-sekolah missi 

Kristen telah mulai bertimbulan di Suria dan banyak menarik perhatian orang 

tua untuk memasukan anak-anak mereka belajar disana. Dalam usaha 

menandingi daya tarik sekolah-sekolah missi inilah maka Al-Syaikh Husain Al-

Jisr mendirikan Sekolah Nasional Islam tersebut. Karena mendapat tantangan 

dari pemerintah Kerajaan Usmani, umum sekolah itu tidak panjang. 

Rasyid Rida meneruskan pelajarannya di salah satu sekola agama yang 

ada di Tripoli. Tetapi dalam pada itu hubungan dengan Al-Syeikh Husain Al-Jisr 

berjalan terus dan guru inilah yang menjadi pemimbing baginya di masa muda. 

Selanjutnya ia banyak dipengaruhi oleh ide-ide Jamaluddin Al-Afghani dan 

Muhammab Abduh melalui majjalah Al-Uwah Al-Wustqa. Ia berniat untuk 

menggabungkan diri dengan Al-Afghani di Istambul tetapi niat itu tak dapat 

terwujud. Sewaktu Muhammad Abduh berada dalam pembuangan ke Beirut, ia 

mendapat kesempatan baik untuk berjumpa dan berdialog dengan murid Al-

Afghani yang terdekat ini. Perumpaan-perjumpaan dan dialognya dengan 

Muhammad Abduh meninggalkan kesan yang baik dalam dirinya. Pemikiran-

pemikiran pembaharuan yang diperolehnya dari Al-Syaikh Husain Al-Jisr dan 

yang kemudian diperluas lagi dengan ide-ide Al-Afghani dan Muhabbad Abduh 

amat mempengaruhi jiwanya. 

Ia mulai mencoba menjalankan ide-ide pembaharuan itu ketika masih 

berada di Suria. Tetapi usaha-usahanya mendapat tantangan dari pihak 

Kerajaan Usmani. Ia merasa terikat dan tidak bebas dan oleh karena itu 

99



 
 

memutuskan pindah ke Mesir, dekat dengan Muhammad Abduh. Pada bulan 

Januari 1898 ia sampai di negeri gurunya ini. 

Beberapa bulan kemudian ia mulai menerbitkan majjalah yang 

termasyur Al-Manar. Di dalam nomor pertama menjelaskan bahwa tujuan Al-

Manar sama dengan tujuan Al-Urwah Al-Wustqa, antara lain mengadakan 

mengadakan pembaharuan dalam bidang agama, sosial dan ekonomi, 

membrantas takhyul dan bid’ah-bid’ah yang masuk ke dalam tubuh Islam, 

menghilangkan faham fatalisme yang terdapat dalam kalangan umat Islam, 

serta faham-faham salah yang dibawa tarekat-tarekat tasawwufm 

meningkatkan mutu pendidikan dan membela umat Islam terhadap permainan 

politik negara-negara Barat. 

Majalah ini banyak menyiarkan ide-ide Muhammad Abduh. Guru 

memberikan ide-ide kepada murid dan kemudian muridlah yang menjelaskan 

dan menyiarkannya kepada umum melalui lembaran-lembaran Al-Manar. 

Tetapi selain dari ide-ide, Al-Manar juga mengandung artikel-artikel yang 

dikarang Muhammad Abduh sendiri. Demikian juga tulisan pengarang-

pengarang lain. 

Rasyid Rida melihat perlunya diadakan tafsiran modern dari Al-Quran, 

yaitu tafsiran yang sesuai dengan ide-ide yang dicetuskan gurunya. Ia selalu 

menganjurkan kepada Muhammad Abduh supaya menulis tafsir modern tetapi 

guru tidak sefaham dengan murid dalam hal ini. Karena selalu di desak 

Muhammad Abduh akhirnya setuju untuk memberikan kuliah mengenai tafsir 

Al-Quran di Al-Azhar. Kuliah-kuliah itu dimulai di tahun 1899 dan dihadiri oleh 

Rasyid Rida. Keterangan-keterangan yang diberikan guru ia catat untuk 

seterusnya disusun dalam bentuk karangan teratur. Apa yang ia tulis ia 

serahkan selanjutnya kepada guru untuk diperiksa. Setelah mendapat 

persetujuan karangan itu ia siarkan dalam Al-Manar. Dengan demikian 

timbullah apa yang kemudian dikenal dengan Tafsir Al-Manar. Muhammad 

Abduh memberikan kuliah-kuliah tafsir sampai ia meninggal di tahun 1905. 

Setelah guru meninggal, murid meneruskan penulisan tafsir sesuai dengan jiwa 

dan ide yang dicetuskan guru. Muhammad Abduh sempat memberikan tafsiran 

sampai dengan ayat 125 dari surat Al-Nisa’ (jilid III dari Tafsir Al-Manar) dan 

yang selanjutnya adalah tafsiran murid sendiri. 

Rasyid Rida juga merasa perlunya dilaksanakan ide pembaharuan dalam 

bidang pendidikan. Untuk itu ia melihat perlu ditambahkan ke dalam kurikulum 

100



 
 

mata-mata pelajaran berikut : teologi, pendidikan moral, sosiologi, ilmu bumi, 

sejarah, ekonomi, ilmu berhitung, ilmu kesehatan, bahasa-bahasa asing dan 

ilmu mengatur rumah tangga (kesejahteraan keluarga) yaitu disamping fiqih, 

tafsir, hadis dan lain-lain yang biasa diberikan dimadrasah-madrasah 

tradisional. 

Di ketika ia ingin membuka madrasah baru di tahun 1909, kepadanya 

sampai keluhan-keluhan dari beberapa dunia Islam, di antaranya dari 

Indonesia, tentang aktivitas missi Kristen di negara-negara itu. Untuk 

menandingi aktivitas ini ia melihat perlu diadakan sekolah missi Islam. 

Di tahun itu juga ia ke Istambul meminta sokongan dan bantuan tetapi 

tidak berhasil. Usahanya di Cairo akhirnya berhasil, dan di tahun 1912 dapat 

didirikan sekolah yang dimaksud dengan nama Madrasah Al-Da’wah wa Al-

Irsyad. 

Para lulusan akan dikirim ke berbagai dunia Islam yang memerlukan 

bantuan mereka. Umur sekolah misi itu tidak panjang karena terpaksa ditutup 

di waktu pecahnya Perang Dunia I. 

Sewaktu masih di tanah airnya Rasyid Rida telah pernah memasuki 

lapangan politik dan setelah pindah ke Mesir ia juga ingin meneruskan kegiatan 

politiknya. Tetapi atas nasehat Muhammad Abduh, ia menjauhi lapangan 

politik. Setelah gurunya meninggal dunia, barulah ia bermain politik. Di dalam 

majalah Al-Manar ia mulai menulis dan membuat karangan-karangan yang 

menentang pemerintah absolut Kerajaan Usmani. Selanjutnya juga tulisan-

tulisan yang menentang politik Inggeris dan Perancis untuk membahagi-bahagi 

dunia Arab di bawah kekuasaan mereka masing-masing. 

Untuk menggagalkan politik Inggeri dan Perancis itu, ia kunjungi 

beberapa negara Arab guna menjelaskan bahaya politik kerjasama Arab dengan 

Inggeris dan Perancis dalam usaha mereka menjatuhkan Kerajaan Usmani. 

Usahanya dengan Raja Faisal di Hejaz gagal. Selanjutnya ia turut mainkan 

peranan dalam konggres Suria dan dalam perundingan Arab dengan Inggeris. 

Di Konfrensi Jenewa ia turut serta dalam anggota Delegasi Suria-Palestina. 

Di masa tua, sungguhpun kesehatannya telah selalu terganggu, ia tidak 

mau tinggal diam dan senantiasa aktif. Akhirnya ia meninggal dunia di bulan 

Agustus 1935, sekembalinya dari mengantarkan Pangeran Su’ud ke kapal di 

Suez. 

101



 
 

Pemikiran-pemikiran pembaharuan yang dimajukan Rasyid Rida, tidak 

banyak berbeda dengan ide-ide Muhammad Abduh dan Jamaluddin Al-Afghani. 

Ia juga berpendapat bahwa umat Islam mundur karena tidak lagi menganut 

ajaran-ajaran Islam yang sebenarnya. Pergantian umat Islam tentang ajaran-

ajaran agama salah dan perbuatan-perbuatan mereka telah menyeleweng dari 

ajaran-ajaran Islam sebenarnya. Ke dalam Islam telah banyak masuk bid’ah 

yang merugikan bagi perkembangan dan kemajuan umat. Di antara bid’ah itu 

ialah pendapat bahwa dalam Islam terdapat ajaran kekuatan batin yang 

membuat pemiliknya dapat memperoleh segala apa yang dikehendakinya, 

sedang kebahagiaan di akhirat dan dunia diperoleh, demikian Rasyid Rida,84 

melalui hukum alam yang diciptakan Tuhan. Satu bid’ah lain yang mendapat 

tantangan keras dari Rasyid Rida ialah ajaran Syekh-syekh tarekat tentang 

tidak penting hidup duniawi, tentang tawakkal, dan tantang pujaan dan 

kepatuhan berlebih-lebih pada syekh dan wali. 

Umat harus dibawa kembali kepada ajaran Islam yang sebenarnya, 

murni dari segala bid’ah yang mendatang itu. Islam murni itu sederhana sekali, 

sederhana dalam beribadat dan sederhana dalam muamalat. Ibadat kelihatan 

berat dan ruwet karena ke dalam hal-hal yang wajib dalam ibadat telah 

ditambahkan hal-hal yang sunat ini terdapat perbedaan faham dan timbullah 

kekacauan. Dalam soal muamalat, hanya dasar-dasar yang diberikan, seperti 

keadilan, persamaan, pemerintahan syura. Perincian dan pelaksanaan dari 

dasar-dasar ini diserahkan kepada umat untuk menentukannya. Hukum-

hukum fikih mengenai hidup kemasyarakatan, sungguhpun itu didasarkan atas 

Al-Quran dan Hadis tidak boleh dianggap absolut dan tak dapat dirobah. 

Hukum-hukum itu timbul sesuai dengan suasana tempat dan zaman ia timbul. 

Terhadap sikap panatik yang terdapat di zamannya ia menganjurkan 

supaya toleransi bermazhab di kehudupan. Dalam hal-hal dasarlah yang perlu 

diperhitungkan kesamaan faham umat, tetapi dalam hal perincian dan bukan 

dasar diberikan kemerdekaan bagi tiap orang untuk menjalankan mana yang 

disetujuinya. Selanjutnya ia menganjurkan pembaharuan dalam bidang hukum 

dan penyatuan mazhab hukum. 

Sebagai telah disebut diatas, Rasyid Rida mengakui terdapatnya faham 

fatalisme di kalangan umat Islam. Ia sefaham dengan koleganya, Abd Al-

 
84 Lihat Dr. I.A. Al-‘Adawi, Rasyid Rida, Al-Imam Al-Mujajid, Cairo, Maktabah Misr, t,t,, 

hal. 154 

102



 
 

Rahman Al-Kawakibi, bahwa salah satu dari sebab-sebab yang membawa 

kepada kumunduran umat Islam ialah faham fatalisme (عقيدالخبر) itu. Dan 

selanjutnya salah satu sebab yang membawa masyarakat Eropa kepada 

kemajuan ialah faham dinamika yang terdapat dikalangan mereka. Islam 

sebenarnya mengandung ajaran dinamika. Orang Islam disuruh bersikap aktif. 

Dinamika dan sikap aktif itu terkandung dalam kata Jihad, jihad dalam arti 

berusaha keras, dan sedia memberoleh pengorbanan, harta bahkan juga jiwa 

untuk mencapai tujuan perjuangan. Faham jihad inilah yang menyebabkan 

umat Islam dizaman klasik dapat menguasai dunia. 

Rasyid Rida, sebagai Muhammad Abduh, menghargai akal manusia, 

sungguhpun penghargaannya terhadap akal tidak setinggi penghargaan yang 

diberikan gurunya. Akal dapat d pakai terhadap ajaran-ajaran mengenai hidup 

kemasyarakatan, tetapi tidak terhadap ibadat. Ijtihat dalam soal ibadat tidak 

diperlukan lagi. Ijtihad diperlukan hanya untuk soal-soal hidup 

kemasyarakatan. Terhadap ayat dan hadis yang mengandung arti tegas, ijtihad 

tidak bisa dipakai lagi. Akal dapat dipergunakan terhadap ayat dan hadis yang 

tidak mengandung arti tegas dan terhadap persoalan-persoalan yang tidak 

tersebut dalam Al-Quran dan Hadist. Disinilah terletak dinamika Islam dalam 

faham Rasyid Rida. 

Sebagai Al-Afghani ia juga melihat perlunya dihidupkan kembali 

kesatuan umat Islam. Salah satu sebab lain bagi kemunduran umat ialah 

perpecahan yang terjadi di kalangan mereka. Kesatuan yang dimaksudnya 

bukanlah kesatuan yang didasarkan atas kesatuan bahasa atu kesatuan bangsa, 

tetapi kesatuan atas dasar keyakinan yang sama. Oleh karena itu, ia tidak setuju 

dengan gerakan nasionalisme Turki yang dipelopori oleh Mustafa Kamil di 

Mesir dan gerakan nasionalisme Turki yang dipelopori Turki Muda. Ia 

menganggap bahwa faham nasionalisme bertentangan dengan ajaran 

persaudaraan seluruh umat dalam Islam. Persaudaraan dalam Islam tidak kenal 

pada perbedaan bahasa, perbedaan tanah air dan perbedaan bangsa. 

Semua umat bersatu dibawah satu keyakinan, yaitu sistem moral dan 

sistem pendidikan dan tunduk pada suatu sistem hukum. Hukum dan undang-

undang tidak dapat dijalankan tanpa kekuasaan pemerintah. Oleh karena itu 

kesatuan umat perlu mengambil bentuk negara. Negara yang dianjurkan Rasyid 

Rida ialah negara dalam bentuk kekhalifahan. Kepala Negara ialah Khalifah, 

Khalifah, karena mempunyai kekuasaan legislatif harus mempunyai sifat 

103



 
 

mujtahid. Tetapi dalam pada itu Khalifah tidak boleh bersifat absolut. Ulama 

merupakan pembantu-pembantunya yang utama dalam soal memerintah umat. 

Khalifah adalah mujtahid besar dan dibawah Khalifah serupa inilah 

kemajuan dapat dicapai dan kesatuan umat dapat diwujudkan. Dalam kesatuan 

ini termasuk segala golongan umat Islam. Seagai halnya dengan Jamaluddin Al-

Afghani tidak jelas bentuk kesatuan politik yang dimaksud Rasyid Rida. 

Untuk mewujudkan kesatuan umat itu ia pada mulanya meletakkan 

harapan pada Kerajaan Usmani, tetapi harapan itu hilang setelah Mustafa 

Kamal berkuasa di Istambul dan kemudian menghapuskan sistem 

pemerintahan Khalifah. Selanjutnya ia meletakkan harapan pada Kerajaan 

Saudi Arabia setelah Raja Abd Al Aziz dapat merebut kekuasaan di 

Semenanjung Arabia. 

Peradaban modern menurut Rasyid Rida didasarkan atas kemajuan ilmu 

pengetahuan dan teknologi. Ilmu pengetahuan dan teknologi tidak 

bertentangan dengan Islam. Untuk kemajuan, umat Islam harus mau menerima 

peradaban Barat yang ada. Bahkan ia melihat wajib bagi umat Islam 

mempelajari ilmu pengetahuan dan teknologi modern itu. Umat Islam di Zaman 

Klasik mencapai kemajuan karena mereka maju dalam bidang ilmu 

pengetahuan. Barat maju karena mau mengambil ilmu pengetahuan yang 

dikembangkan umat Islam itu. Dengan demikian mengambil ilmu pengetahuan 

Barat modern sebenarnya berarti mengambil kembali ilmu pengetahuan yang 

pernah dimiliki umat Islam.  

Sungguhpun ide-ide yang dimajukan Rasyid Rida banyak persamaanya 

dengan ide-ide Muhammad Abduh, antara murid dengan guru terdapat 

perbedaan. Guru lebih liberal dari murid. Guru tidak mau terikat pada salah satu 

aliran atau mazhab yang ada dalam Islam. Ketiga guru pernah dituduh 

menganut aliran Mu’tazilah ia menentang tuduhan itu dengan keras. Ia telah 

lepas dari aliran dan mazhab yang pernah dianutnya karena ingin bebas dalam 

pemikiran. Pindah dari satu aliran ke aliran bukan berarti kebabasan, tetapi 

terikat pada ikatan-ikatan baru. Rasyid Rida sebaliknya masih memegang 

mazhab dan masih terikat pada pendapat-pendapat Ibn Hambal dan Ibn 

Taimiyah. Gerakan Muhammad Abd Al-Wahab karena semazhab ia sokong 

dengan kuat. 

Perbedaan dengan sikap leberal ini mungkin timbul dari keadaan guru 

lebih banyak mempunyai kontak dengan peradaban Barat dari pada murid. 

104



 
 

guru pernah tinggal di Paris sedang murid hanya pernah mengunjungi Jenewa. 

Guru pandai berbahasa Perancis dan banyak membaca buku-buku Barat. 

Sedang murid sedikit sekali, atapun sama sekali tidak. Selanjutnya guru 

mempunyai sahabat-sahabat dikalangan orang-orang Eropa dan murid tidak. 

Perbedaan antara murid dan guru tersebut kelihatan, umpamanya 

dalam faham-faham teologi. Dalam memberikan tafsiran terhadap ayat 

anthropomorfhisme atau tajjasum. Muhammad Abduh lebih liberal dari Rasyid 

Rida. Bagi guru ayat yang mengatakan bahwa Tuhan mempunyai wajah, tangan, 

kursi dan lain-lain, harus diberi interpretasi, dalam arti harus dibaca apa yang 

tersirat dan bukan yang tersurat. Dengan demikian yang dimaksud dengan 

kuris Tuhan ialah pengetahuan Tuhan dan dengan takhta Tuhan ialah 

kekuasaannya. Bagi Rasyid Rida kelihatannya takhta Tuhan masih mengandung 

arti takhta, sungguhpun takhta Tuhan tidak sama dengan takhta manusia. 

Perbedaan ini kelihatan juga di dalam Tafsir Al-Manar,85 ketika murid 

memberi komentar terhadap uraian guru. Dalam mengupas soal balasan di 

akhirat yang disebut dalam ayat 25 dari surat Al-Baqarah umpamanya, 

Muhammad Abduh menekankan tafsiran filosofis. Tafsiran itu mengandung arti 

bahwa balasan yang akan diterima bersifat rohani. Rasyid Rida dalam 

komentarnya lebih menekankan balasan dalam bentuk jasmani dan bukan 

dalam bentuk ronahi. 

 

7. Murid dan Pengikut Muhammad Abduh 

Yang dimaksud dengan murid-murid ialah orang-orang yang sempat 

bergaul dan belajar secara formal maupun informal pada Muhammad Abduh. 

Pengikut-pengikut ialah orang yang tidak sempat menjadi murid pemimpin 

pembaharuan itu, tetapi banyak dipengaruhi oleh ide-idenya.  

Di antara murid-murid terdapat ulama-ulama Al-Azhar, seperti Al-

Syaikh Muhammad Bakhit, Al-Syaikh Mustafa Al-Maraghi dan Al-Syaikh Ali 

Surur Al-Zankaluni, pengaran yang mementingkan soal agama, seperti 

Muhammad Farid Wajdi dan Al-Syaikh Tantawi Jawhari, penulis-penulis yang 

mementingkan soal kemasyarakatan, seperti Qasim Amin, pemimpin-

pemimpin olitik, seperti Sa’ad Zaghlul dan Ahmad Lutfi Al-Sayyid dan 

sastrawan-sastrawan Arab, seperti Ahmad Taimur, Al-Sayyid Mustafa Lutfi Al 

Manfaluti dan Muhammad Hafiz Ibrahim. 

 
85 Lihat cetakan Cairo, Dar Al-Manar. 1954, jilid F, hal. 231 dan seterusnya 

105



 
 

Di antara pengikut-pengikut terdapat Muhammad Husayn Haykal, 

Mustafa Abd. Raziq, Taha Husain dan Ali Abd Al-Raziq. 

Dibawah ini diberikan pemikiran dari beberapa murid dan pengikut 

sekedar untuk melihat bagaimana perkembangan selanjutnya dari ide-ide yang 

dicetuskan Muhammad Abduh. 

Al-Syaikh Mustafa Al-Maraghi disebut sebagai murid Muhammad Abduh 

yang terbesar di kalangan orang-orang Al-Azhar. Atas usaha guru ia pada 

mulanya diangkat menjadi Kepala Hakim Agama (القضاة  di Sudan dan (قاض 

kemudian menjadi Syaikh Al-Azhar (1928-1930). Sewaktu memimpin Al-Azhar 

ia berusaha meneruskan usaha guru untuk mengadakan pembaharuan-

pembaharuan di Universitas tersebut. Peraturan untuk itu telah dikeluarkan di 

tahun 1930, tetapi ia mendapat tantangan kera dari kalangan-kalangan yang 

anti pembaharuan. Akhirnya ia terpaksa melepaskan jabatan tertinggi Al-Azhar 

yang dipeganginya itu. 

Muhammad Farid Wajdi banyak membaca dan banyak mengarang untuk 

membela Islam terhadap serangan-serangan dari luar. Salah satu bukunya yang 

bernama Al-Madaniah wa Al-Islam (Peradaban Modern dan Islam) dan 

didalamnya ia menjelaskan bahwa orang Barat menilai Islam dari praktek-

praktek umat Islam yang berada dibawah kekuasaan mereka. Apa yang 

dipraktekkan umat Islam tidaklah memberi gambaran yang sebenarnya dari 

Islam, karena dalam praktek itu terdapat bid’ah yang bertentangan dengan 

ajaran-ajaran Islam yang sebenarnya, Islam yang tidak bertentangan dengan 

peradaban modern. Menurut pendapatnya tidak satupun dari dasar-dasar 

teori-teori ilmiah yang membawa kepada kemajuan umat manusia seperti 

terdapat dalam peradaban modern, yang tidak merupakan ajaran dari Al-Quran 

dan Hadist sendiri. Kenyataan ini menjadi argument kuat untuk membuktikan 

kebenaran Islam. 

Dalam uraian-uraian Farid Al-Wajdi, seperti tersebut di atas, Al-Hourani, 

pengaran Arabic Thought in the Liberal Age, melihat bahwa murid telah pergi 

jauh dari Muhammad Abduh. Kalau dalam pendapat guru “peradaban yang 

sejati sesuai dengan ajaran-ajaran Islam” bagi murid keadaannya menjadi 

terbalik, “Islam sejati sesuai dengan peradaban”,86 kalau bagi guru kriteria ialah 

Islam, bagi murid kriteria ialah peradaban. 

 
86 Lihat l. 162 

106



 
 

Farid Wajdi juga mengarang ensiklopedia yang bernama Dairah Ma’rif 

Al-Quran Al-Isyrin dan tersusunn dari sepuluh jilid. Menurut keterangan buku 

itu ia karang tanpa bantuan orang lain. Ensiklopedia ini banyak mengandung 

ide-ide modern. 

Al-Syaikh Tantawi Jawhari menonjolkan ajaran Muhammad Abduh 

tentang Sunatullah. Guru memang banyak menyebut sunatullah yang tidak 

berobah-obah, hukum alam yang diciptakan Tuhan dan yang harus dipatuhi 

alam dalam peredarannya. Murid banyak menulis tentang ilmu binatang dan 

ilmu alam dalam buku-buku Al-Taj Al-Murassa’ bi Jawahir Al-Quran wa Al-‘Ulum, 

(Mahkota yang dihiasi dengan permata-permata Al-Quran dan ilmu 

pengetahuan) Jamal Al-‘Alam (Keindahan Alam) dan Al-Nizam wa Al-‘Alam 

(Peraturan dan Alam). 

Qasim Amin adalah seorang ahli huku dan belajar di Perancis dan 

mempunyai hubungan persahabatan yang erat dengan Muhammad Abduh. 

Menurut guru, wanita dalam Islam sebenarnya mempunyai kedudukan tinggi, 

tetapi adat-istiadat yang berasal dari luar Islam merobah hal itu sehingga 

wanita Islam akhirnya mempunyai kedudukan rendah dalam masyarakat. 

Ide inilah yang dikupas Qasim Amin dalam bukunya Tahrir Al-Mar’ah 

(Emansipasi Wanita). Menurut pendapatnya umat Islam mundur karena kaum 

wanita, yang di Mesir merupakan setengah dari penduduk, tidak pernah 

memperoleh pendidikan sekolah. Pendidikan wanita perlu bukan hanya agar 

mereka dapat mengatur rumah tangga dengan baik, tetapi lebih dari itu untuk 

dapat memberikan didikan dasar bagi anak-anak. 

Ia menentang pilihan sepihak, yaitu dari pihak pria dalam soal 

perkawinan. Menurut pendapatnya wanita harus diberi hak yang sama dengan 

pria dalam memilih jodoh. Oleh karena itu, ia menurut supaya istri diberi hak 

cerai. Sungguhpun poligami disebut dalam Al-Quran, ia berpendapat bahwa 

Islam pada hakekatnya menganjurkan poligami. 

Ide Qasim Amin yang banyak menimbulkan reaksi di zamannya ialah 

pendapat bawa penutupan wajah wanita bukanlah ajaran Islam. Tidak terdapat 

dalam Al-Quran dan Hadis ajaran yang mengatakan bahwa wajah wanita 

merupakan aurat dan oleh karena itu harus ditutup. Penutupan wajah adalah 

kebiasaan yang kemudian dianggap merupakan ajaran Islam. Demikian juga 

soal pemisahan wanita dalam pergaulan, tidak terdapat dalam Al-Quran dan 

Hadis. Penutupan wajah dan pemisahan wanita membawa kepada kedudukan 

107



 
 

rendah dan menghambat kebebasan dan pengembangan daya-daya mereka 

untuk mencapai kesempurnaan. 

Dari berbagai  pihak bertentangan kritik dan protes terhadap ide-ide 

yang dimajukan Qasim Amin sehingga ia melihat perlu memberi jawaban yang 

keluar dalam bentuk buku bernama Al-Mar’ah Al-Jadidah (Wanita Modern). 

Dalam buku itu ia lebih kuat lagi mempertahankan kebebasan wanita. 

Kebebasan wanita tidak dapat dipisahkan dari kebebasan anggota masyarakat 

lainnya. Masyarakat terus berkembang dan kedudukan serta  hak-hak wanita 

harus turut berkembang sesuai dengan perkembangan masyarakat. Di Timur 

wanita masih berada di bawah kekuasaan pria, tetapi di Barat sesuai dengan 

perkembangan masyarakat, perkembangan wanita telah memperoleh 

kebebasan dan perhargaan yang tinggi. 

Barat memang telah mencapai peradaban yang tinggi, dan ini 

didasarkan  atas kemajuan ilmu pengetahuan. Peradaban yang didirikan umat 

Islam di Zaman Klasik tidak didasarkan atas ilmu pengetahuan yang telah 

berkembang, karena ilmu pengetahuan modern belum lahir di waktu itu. 

Peradaban Islam yang lampau itu tidak dapat lagi dipakai sebagai model. Untuk 

kemajuan, umat Islam seharusnya jangan lagi moneleh ke belakang, tetapi ke 

depan dengan menempuh jalan yang telah ditempuh Barat yaitu ilmu 

pengetahuan modern. 

Disini terdapat perbedaan antara guru dan murid. Guru masih terikat 

pada masa lampau dan memandang peradaban Islam di Zaman Klasik sebagai 

contoh yang harus ditiru, murid telah mulai melepaskan diri dari ikatan masa 

lampau dan lebih banyak menoleh ke depan. Disanalah terletak beradaban 

Islam baru yang dasarnya berbeda dengan dasar peradaban Islam Klasik. Kalau 

Rasyid Rida tidak seliberal guru, Qasim Amin sebaliknya melampau guru dalam 

keliberalan. 

Sa’ad Zaghlul, sama dengan Muhammad Abduh, berasal dari lingkungan 

desa yang belum kenal pada sekolah modern. Sebagai anak-anak desa lainnya 

ia mendapat didikan pertama di Madrasah tradisional dan kemudian pergi 

melanjutkan pelajaran di Al-Azhar pada tahun 1871. Di Cairo ia segera menjadi 

murid Jamaluddin Al-Afghani dan Muhammad Abduh. Dalam kegiatan-kegiatan 

politik yang dijalankan Jamaluddin Al-Afghani dan Muhammad Abduh ia turut 

serta dan pernah ditangkap. 

108



 
 

Setelah Muhammad Abduh kembali dari pembuangan ia menjadi murid 

dan pengikutnya yang setia. Guru pernah mengangkatnya sebagai pembantu 

dalam memimpin majjalah resmi Mesir Al-Waqa’ Al-Misriah. Sa’ad Zaghlul juga 

pernah bekerja sebagai pengacara dan hakim. Untuk memperdalam 

pengetahuannya tentang hukum ia memasuki Perguruan Tinggi Hukum 

Perancis di Cairo. 

Kemudian ia tertarik kembali pada soal-soal politik dan mulai 

menggabungkan diri dengan kalangan-kalangan politik di Mesir. Namanya 

mulai dikenal dan pada tahun 1896, ia kawin dengan putri Perdana MenteMesir 

yang ada pada waktu itu. 

Karirnya dalam politik meningkat, ketika ia diangkat menjadi Menteri 

Pendidikan. Tiada berapa lama kemudian dia dipindahkan untuk memimpin 

kementerian yang lebih penting, yaitu Kementerian Kehakiman. Dalam 

pemilihan 1913, ia mencalonkan diri dan memperoleh kemenangan dalam 

pemilihan itu. Ia diangkat menjadi Wakil Ketua DPR. Dimasa Perang Dunia I 

kegiatan DPR dihentikn dan kegiatan politik Sa’ad Zaghlul berhenti buat 

sementara. 

Tujuan politik murid Muhammad Abduh ini, ialah mewujudkan ide guru, 

yaitu membatasi kekuasaan otokrasi Khedewi (Sultan Mesir dan melepaskan  

Mesir dari kekuasaan Inggeris. Dari semenjak Napoleon menginjakkan kaki di 

Mesir, Inggeris telh menaruh perhatin besar terhadap negeri ini. Perhatian ini 

kemudian diambil bentuk turut campur dalam soal-soal pemerintah Mesir. Dan 

untuk membela kepentingannya di daerah ini, Inggeris di tahu 1882, 

menduduki Mesir. Dengan demikian Mesir kehilangan kemerdekaan. 

Sasaran politk utama dari Sa’ad Zaghlul bukan lagi pemerintahan 

Khadewi, tetapi kekuasaan Inggeris di Mesir. Tujuan utamanya ialah 

kemerdekaan Mesir. Kesempatan untuk memperbincangkan soal kemerdekaan 

ini di forum internasional timbul sehabisnya Perang Dunia I, yaitu di Kofrensi 

Perdamaian Paris. Golongan Za’ad Zaghlul memutuskan untuk mengirim wakil 

ke Konferensi itu. Sebagai Ketua Delegasi diangkat Sa’ad Zaghlul sendiri. Tetapi 

Inggeris tidak mengizinkan Delegasi pergi, kegelisahan serta kekacauan timbul 

dan Sa’ad Zaghlul ditangkap. Tetapi kerusuhan serta kekacauan bertabah dan 

akhirnya ia dibebaskan dan dibolehkan pergi memimpin Delegasi ke Paris. 

Dalam pada itu Inggeris memutkan pula mengirim Missi guna 

menyelidiki keadaan di Mesir, tetapi diboikot atas usaha dan pengaruh 

109



 
 

pengikut-pengikut Sa’ad Zaghlul. Missi tepaksa kembali ke Inggeris dan 

terpaksa mengadakan perundingan dengan Sa’ad Zaghlul, yang pada waktu itu 

masih berada di Eropa. Perundingan tidak membawa hasil, dan perlawanan 

terhadap Inggeris di Mesir bertambah ketas. Inggeris pada akhirnya melihat 

lebih baik tuntutan Mesir dikabulkan dan di tahun 1922, negeri ini memperoleh 

kemerdekaannya. Sa’ad Zaghlul membentuk partai politik yang diberi nama 

Partai Wafd. Pengaruh partai ini pada masyarakat Mesir kuat dan Sa’ad Zaghlul 

diangkat sebagai Perdana Menteri. 

Dalam sejarah modern Sa’ad Zaghlul dipandang sebagai pemimpin 

nasional, yang berhasil memperjuangkan kemerdekaan Mesir. Faham 

nasionalismenya, sesuai dengan pendapat Al-Tahtawi dan Muhammad Abduh, 

mengambil tanah air sebagai dasar. Yang diperjuangkannya ialah nasionalisme 

Mesir dan bukan nasionalisme Arab. Faham agama sebagai dasar kesatuan 

politik telah mulai ditinggalkan. Loyalitas kepada agama telah mendapat 

saingan dari loyalitas kepada tanah air.  

Untuk kemjuan Mesir, pembaharuan dalam pendidikan dan bidang 

hukum perlu  diadakan. Pendidikan mesti terbuka bagi semua orang, termasuk 

fakir miskin. Jumlah sekolah ia perbanyak Bahasa Inggeris sebagai bahasa 

pengantar secara berangsur ia tukar dengan Bahasa Arab. Dalam bidang hukum 

ia dirikan Perguruan Tinggi Haki Agama. Tujuan perguruan ini ialah 

memberikan pendidikan modern bagi calon-calon hakim agama. Sebagai 

gurunya ia juga menentang pemerintahan absolut dan oleh karena itu ia tidak 

disenangi ole kalangan Khedewi. Ia menghendaki pemerintahan demokratis, 

yang harus berusaha mewujudkan kesejahteraan bagi seluruh rakyat, baik 

Islam, maupun Kresten dan Yahudi. Perbedaan agama tidak lagi menjadi 

persoalan yang prinsipal. 

Lutfi Al-Sayyid, seperti Muhammad Abduh dan Sa’ad Zaghlul juga 

berasal dari daerah pedesaan Mesir tetapi setelah memasuki madrasah 

tradisional pindah ke Cairo belajar pada sekolah modern. Di tahun 1889, ia 

meneruskan pelajaran pada Perguruan Tinggi Hukum. Di Cairo ia masuk ke 

dalam lingkungan teman dan murid Muhammad Abduh. Ia banyak membaca 

buku karangan filosof Barat. 

Yang berkesan ke dalam jiawanya dari pembacaan buku-buku Barat itu 

ialah ide kemerdekaan dan kebebasan, kebebasan dalam berfikir dan 

memerdekakan dalam hidup kemasyarakatan dan ikatan-ikatan politik yang 

110



 
 

berlebih-lebihan. Negara yang menjadi idamannya ialah negara yang bercorak 

liberal. Negara yang dipimpin oleh seorang Raja yang absolut ia tentang. Dalam 

negara mesti ada kebebasan mengeluarkan pendapat baik dalam tulisan 

maupun secara lisan. Negara berkeewajiban menegakkan keadilan, memelihara 

ketertiban umum dan membela warga negara terhadap serangan dari luar. 

Hanya untuk keperluan tiga hal ini, hak dan kebebasan warga negara dapat 

dibatasi. 

Ide ini timbul sebagai tantangan terhadap pemerintahan absolut yang 

sejak lama terdapat di Mesir. Pemerintahan absolut itulah yang merusak jiwa 

dan moral rakyat Mesir, jiwa lewah selalu patuh dan suka memuja orang yang 

berkuasa. Dengan demikian hubungan antara penguasa dan rakyat menjadi 

hubungan tuan dengan budak. Kesatuan nasional, sebagai akibat, menjadi 

lemah. 

Kemerdekaan individu erat hubungannya dengan kemerdekaan negara. 

Dalam negara yang dijajah, kemerdekaan individu tidak ada. Lutfi Al-Sayyid 

juga menganut faham nasionalisme, dan nasionalismenya ialah nasionalisme 

Mesir. Mesir dalam pendapatnya bukanlah bahagian dari dunia Arab. 

Nasionalisme Mesirnya mencakup semua orang yang menerima Mesir sebagai 

tanah air, jadi bukan penduduk Mesir saja, bahkan juga orang-orang pendatang 

dari Eropa dan dunia Arab. Tetapi pendapatnya tidak dirangkap dengan 

loyalitas kepada tanah airnya yang semula. 

Untuk memperoleh kemerdekaan, Lutfi Al-Sayyid berpendapat bahwa 

jalannya bukanlah menentang Inggeris, tetapi bekerja sama dengan Inggeris. 

Mesir masih terlalu lemah untuk melawan kekuasaan yang begitu kasar. 

Kemerdekaan akan diperoleh secara berangsur-angsur. Jalan ini lebih aman 

bagi Mesir. Mesir harus terlebih dahulu memperkuat diri dengan 

memperkembangkan perindustrian, memperbaiki ekonomi dan meningkatkan 

pendidikan. 

Berlainan dengan guru, murid sudah jarang mengingatkan diri kepada 

agama dalam memajukkan pemikiran-pemikiran tentang pembaharuan. 

Pendidikan yang berlainanlah kelihatannya yang menimbulkan perbedaan 

sikap antara murid dan guru. Tetapi bagaimanapun Lutfi Al-Sayyid tidak 

seluruhnya melepaskan diri dari ikatan agama. 

Ali Abd, Al-Raziq adalah putra dari seorang sahabat Muhammad Abduh 

tetapi karena masih kecil tidak sempat menjadi muridnya. Setelah selesai dari 

111



 
 

pelajaran di Al-Azhar, Ali Abd Al-Raziq meneruskan studi di Oxford. Di sana ia 

banyak membaca dan mempelajari ide-ide Barat. 

Soal yang hangat di zaman Ali Abd Al-Raziq adalah persoalan khilafah 

yang telah dihapuskan Mustafa Kamal di tahun 1924. Tindangan pemimpin 

Turki ini menimbulkan kehebohan di dunia Islam, karena sistem khilafah 

dianggap merupakan ajaran dasar dan karena itu penghapusannya 

bertentangan dengan Islam. 

Ali Abd, Al-Raziq mempunyai pendapat lain yang ia jelaskan dalam buku 

Al-Islam wa Usul Al-Hukm (Islam dan Ketatanegaraan). Menurut pendapatnya 

sistem pemerintahan tidak singgung-singgung oleh Al-Quran dan Hadis. Oleh 

karena itu dalam ajaran Islam tidak terdapat ketentuan-ketentuan tugas 

kerasulan dan dalam missi beliau tidak termasuk pembentukan negara. 

Sistem khalifah timbul sebagai perkembangan yang seharusnya dari 

sejarah Islam. Nabi meninggal dunia dan dengan wafatnya beliau mestilah ada 

yang menggantikan beliau dalam mengurus soal umat. Dengan jalan 

demikianlah Abu Bakar muncul sebagai khalifah atau mengganti beliau. Abu 

Bakar sebenarnya tidak mempunyai tugas keagamaan. Beliau hanyalah kepala 

negara dan bukan kepala agama. Begitu pula Umar, Usman dan Ali. 

Soal corak dan bentuk negara bukanlah soal agama tetapi soal duniawi 

dan diserahkan kepada akal manusia untuk menentukannya. Oleh karena itu 

tindakan Mustafa Kamal dalam menghapuskan khalifah dari sistem Kerajaan 

Usmani bukanlah suatu tindakan yang bertentangan dengan ajaran Islam. 

Pendapat liberal yang dimajukan Ali Abd. Al-Raziq ini mendapat kritik 

dan tantangan keras dari berbagai golongan umat Islam yang ada pada waktu 

itu. Rasyid Rida, murid yang terdekat dengan Muhammad Abduh, 

mempertahankan sistem khalifah dan memandang pendapat Ali Abd, Al-Raziq 

itu akan memperlemah umat Islam. 

Tantangan yang terkeras datang dari Al-Azhar. Dalam rapat Majlis 

Ulama Besar yang dihadiri oleh anggota-anggotanya diputuskan bahwa buku 

itu mengandung pendapat yang bertentangan dengan ajaran Islam. Pendapat 

yang demikian tidak mungkin keluar dari seorang Islam, apalagi dari seorang 

ulama. Ali Abd, Al-Raziq tak dapat diakui lagi sebagai seorang ulama, dan 

namanya dihapus dari daftar Al-Azhar. Selanjutnya ia dipecat pula dari jabatan 

hakim agama yang dipegangnya. 

112



 
 

Taha Husain, juga berasal dari keluarga petani dan dimasa kecil 

mendapat penyakit yang membuat ia kehilangan penglihatan untuk selamanya. 

Setelah selesai dari madrasah di desa ia dikirim ke Al-Azhar untuk meneruskan 

pelajaran. Di sini ia bertemu dengan ide-ide Muhammad Abduh dan murid-

muridnya, terutama Lutfi Al-Sayyid. Selanjutnya ia belajar bahasa Perancis, 

mengikuti kuliah-kuliah di Universitas Cairo dan kemudian pergi ke Paris. 

Disana ia belajar empat tahun dan kawin dengan putri Perancis, 

Sekembalinya di Cairo di tahun 1919, ia bekerja sebagai dosen di 

Universitas Cairo dan Universitas Alexandria. Sungguhpun kehilangan 

penglihatan, ia pernah menjadi Menteri Pendidikan Mesir di tahun lima 

puluhan. 

Ia banyak mengarang, terutama dalam bidang sastra Arab. Ia 

berpendapat bahwa sebahaian besar dari sastra Arab Jahiliah seperti yang 

terdapat dalam buku-buku, bukanlah sebenarnya sastra Arab Jahiliah, tetapi 

karangan-karangan yang timbul di zaman sesudah Islam. Hanya sebahagian 

kecil dari apa yang disebut sastra Jahiliah itu benar-benar otentik. Karangan-

karangan yang tidak asli itu timbul dan dikatakan berasal dari penyair-penyair 

kenamaan dari zaman Jahiliah, untuk keperluan politik dan untuk memperkuat 

argumen-argumen yang dimakukan oleh ahli tata-bahasa Arab, para teologi, 

ahli hadis dan ahli tafsir. Pendapat ini ia uraikan dalam buku Fi Al-Adab Al-Jahili, 

di tahun 1925. 

Taha Husain mendapat kritik dan tangan keras, karena ide itu 

menghancurkan dasar keyakinan pada keorisinilan syair Jahiliah, dan kalau 

diterapkan pada hal-hal yang langsung bersangkutan dengan soal agama, akan 

merusak keyakinan orang terhadap Islam. Tidak mengherankan kalau Rasyid 

Rida menganggap ide itu telah membuat Taha Husain keluar dari Islam dan 

akan mempunyai effek yang negatif terhadap mahasiswa-mahasiswa Mesir. 

Kalangan-kalangan di Universitas Cairo menuntut supaya Taha Husain 

dikeluarkan, dan untuk mengatasi kehebohan yang timbul buku itu akhirnya 

disita. Pengarangnya sendiri dibawa ke depan pengadilan, tetapi perkaranya 

didep. Sekarang, telah puluhan tahun lewat dan pemikiran umat Islam telah 

lebih liberal dari di masa yang silam, buku Taha Husain yang disita itu, dan 

demikian juga buku Qasim Amin dan buku Ali Abd. Raziq, yang kedua-duanya 

juga menimbulkan kehebohan pada waktu itu, telah dapat di beli di toko-toko 

buku Mesir dan dibaca dengan bebas. 

113



 
 

Taha Husain ingin supaya Mesir maju dan modern seperti Eropa. Ia 

berpendapat bahwa untuk itu Mesir mesti mengikuti jejak Eropa. Dan soal ini 

mudah bagi Mesir, karena Mesir pada hakekatnya bukanlah negara Timur, 

tetapi bahagian dari negara Barat. Mesir adalah bahagian dari Barat, karena 

peradabannya adalah peradaban yang didasarkan atas falsafat Yunani dan 

sistem hukum Romawi, dan bukan atas peradaban India dan Cina. Baginya di 

dunia dan dua peradaban, peradaban Barat dan peradaban Timur. Mesir tidak 

termasuk dalam peradaban yang berasal dari Timur. Muhammad Ali dengan 

membawa ide-ide dan teknik modern ke Mesir, telah memperkuat lagi ikatan 

yang ada antara Mesir dan Eropa. 

Dunia Barat maju, karena mereka disana telah sanggup melepaskan 

peradaban dari ikatan agama mereka. Karena peradaban itu tidak didasarkan 

atas agama Kristen, bahkan terlepas dari padanya, maka umat Islam akan 

mudah dapat mengambil peradaban Barat Modern dan membawanya ke dunia 

Islam. Sebelumnya umat Islam juga telah memasukkan unsur-unsur Yunani dan 

Persia ke dalam Islam. Dengan mengambil peradaban Barat tanpa agamanya, 

umat Islam akan dapat menuju kemajuan dan kehidupan modern. Umat Islam 

mundur, karena penjajahan Turki yang membawa pada penghancuran 

peradaban Islam. Sama dengan Muhammad Abduh ia berpendapat bahwa 

faktor pemerintah Turkilah yang membawa pada kemunduran umat Islam. 

Taha Husain juga menganut faham nasionalisme Mesir. Dalam kesatuan 

nasional ini ia melihat Islam mempunyai peranan penting. Oleh karena itu ia 

berpendapat supaya Islam diajarkan di sekolah-sekolah sebagai agama 

nasional. Tetapi dalam pada itu bahasa Arab juga mempunyai kedudukan 

penting dalam pemikirannya. Bahasa Arab telah menjadi bahasa orang Mesir 

dan Mesir adalah pusatkebudayaan Arab modern. Dari Cairolah kebudayaan 

baru itu meluas ke dunia Arab lainnya. 

Taha Husain, serta murid-murid dan pengikut-pengikut Muhammad 

Abduh lainnya, tidak melepaskan diri dari ikatan agama, tetapi sebahagianm 

terutama yang berpendidikan Barat, mentrapkan ide-ide guru tentang ajaran  

dasar dan bukan dasar, secara liberal, sehingga timbullah pendapat-pendapat 

yang kelihatannya bertentangan dengan Islam. Untuk masa sepuluh tahun yang 

lalu ide-ide itu terlalu baru, dan payah dapat diterima. Untuk masa kini ide-ide 

itu tidak terlalu bari lagi dan sudah dapat diterima dalam kalangan umat Islam. 

 

114



 
 

D. GERAKAN MODERNIS DI TURKI 

 

1. Pembaharuan Sultan Mahmud II 

Mahmud II dilahirkan pada tanggal 20 Juli 1785 M. Ia adalah seorang 

Sultan di Keajaan Usmani (Turki). Mahmud II diangkat menjadi Sultan pada 

tahun 1808 dan meninggal pada tanggal 1 Juli 1939.87 

Pada awal masa kesultanannya, Mahmud II disibukkan dengan 

peperangan melawan Serbia (Persia) dan bangsa Greek (Yunani). Akhirnya, 

peperangan dapat diakhiri pada tahun 1812 dan kekuasaan otonom daerah 

dapat ia perkecil, kecuali kekuasaan Muhammad Ali Pasya di Mesir dan satu 

daerah otonomi lainnya di Eropa. 

Ketika kedudukannya di pusat pemerintahan Kerjaan Usmani semakin 

mantap, Sultan Mahmud II memandang telah tiba saatnya untuk mengadakan 

usaha-usaha pembaharuan. Memasuki orde pembaharuan yang telah dicita-

citakan, langkah pertama yang menarik perhatiannya adalah bidang 

kemiliteran. 

Maka pada tahun 1826, ia membentuk suatu korp tentara baru yang 

diasuh oleh pelatih-pelatih yang dikirim oleh Muhammad Ali Pasya dari Mesir. 

Ia menjauhi pemakaian pelatih-pelatih Eropa atau Kristen yang dimasa lampau 

terdapat tantangan dari pihak-pihak yang tidak setuju dengan pembaharuan. 

Perwira-perwira tinggi Yenisseri menyetujui pembentukan korp baru 

itu, tetapi perwira-perwira bawahan mengambil sikap menolak. Beberapa hari 

sebelum korp baru itu mengadakan parade. Yenisseri berontak. Dengan 

mendapat restu dari Mufti Kerajaan Usmani, Sultan memberi perintah untuk 

mengepung Yenisseri yang sedang berontak dan memukuli garnisun dengan 

meriam. 

Pertumpahan darah terjadi dan lebih kurang seribu Yenisseri mati 

terbunuh. Tempat-tempat mereka berkumpul dihancurkan dan penyokong-

penyokong mereka dari golongan sipil di tangkap. Tarekat Bakhtasyi, sebagai 

tarekat yang banyak mempunyai anggotanya dari kalangan Yenisseri 

dibubakan. Kemudian Yenisseri sendiri dihapuskan. 

Dengan hilangnya Yenisseri, golongan ulama yang anti pembaharuan, 

menjadi lemah kekuatannya. Sokongan dari Yenisseri dan Tarekat Bekhtasyi 

 
87 Grolier Academic Encyclopedia, M. 13, Grolier International, America, 1983. halaman. 65 

115



 
 

tiada lagi. Sokongan dari penduduk Ibukota, yang selama ini dapat diperoleh 

melalui Yenisseri dan Bekhtasyi, tidak mudah lagi dapat dibangkitkan. Usaha-

usaha pembaharuan di Kerajaan Usmani abad ke-19, mulai berjalan dengan 

lancar.88  

Sekalipun Mahmud II pernah mendapat pendidikan secara tradisional 

dalam pengetahuan agama, pengetahuan pemerintah, pengetahuan sejarah dan 

sastra Arab, Turki, dan Persia, namun ia dikenal sebagai sultan yang tidak mau 

terikat oleh tradisi. Oleh karena itu, ia tidak segan-segan melanggar adat 

kebiasaan lama Sultan-Sultan Kerjaan Usmani sebelumnya. 

Pada umumnya para Sultan Mahmud sebelum Mahmud II, sering 

menganggap diri mereka lebih tinggi dan tidak selayaknya bergaul dengan 

rakyatnya. Maka mereka kerap mengasingkan diri dan mempercayakan 

persoalan rakyat kepada bawahan-bawahannya. Karena itu, pembesar-

pembesar kerajaan pun tidak berani duduk disaat menghadap kepada Sultan. 

Terhadap tradisi demikian, Mahmud II mengambil sikap demokrasi 

dengan melanggar tradisi aritokrasi tersebut. Mahmud II bila muncul di muka 

rakyatnya berbicara seperti pada upacara-upacara resmi kerajaan. 

Ia membiasakan para pembesar kerajaan dan orang yang menghadap 

kepadanya untuk duduk bersamanya. Pakaian-pakaian kerajaan ditentukan 

untuk Sultan dan pakaian kebesaran lainnya ia ganti dengan pakaian yang lebih 

sederhana. Ciri-ciri kebesaran dihilangkan. Selain itu, rakyat biasa dianjurkan 

untuk melepaskan pakaian tradisionalnya dan diganti dengan pakaian modern 

Barat. Dengan pakaian tersebut, perbedaan status sosial yang kelihatan 

mencolok pada pakaian tradisional dapat dihilangkan. 

Selanjutnya, ia membatasi kekuasaan-kekuasaan luar biasa yang 

menurut tradisi dimiliki oleh penguasa-penguasa Usmani. Kekuasaan Pasya 

untuk Gubernur untuk menjatuhkan hukuman mati dengan isyarat tangan 

dihapuskan. Hukuman bunuh untukk masa selanjutnya hanya dapat 

dikeluarkan oleh hakim. Penyitaan Negara terhadap harta orang yang dibuang 

atau dihukum mati juga ia ditiadakan. Kekuasaan kepala-kepala feodal untuk 

mengangkat pengganti dengan sekehendak hati juga dihilangkan. 

Sultan Mahmud II juga mengadakan perubahan dalam organisasi 

pemerintah Kerajaan Usmani. Menurut tradisi, Kerajaan Usmani dikepalai oleh 

 
88 Prof. Dr. Harun Nasution, Pembaharuan dalam Islam, Bulan Bintang, Jakarta. halaman 90. 

116



 
 

seorang Sultan yang mempunyai kekuasaan temporal atau duniawi dan 

kekuasaan spiritual atau rohani. Sebagai penguasa ia memiliki gelar Khalifah. 

Dengan demikian, Raja Usmani mempunyai dua bentuk kekuasaan, kekuasaan 

pemerintah Negara dan kekuasaan menyiarkan dan membela Islam. 

Sebagai pengganti tidak langsung dari Nabi Muhammad SAW. Kedua 

kekuasaan ini dipandang datang kepada Sultan dari Tuhan. Semua rakyat harus 

tunduk padanya. Sultan bersifat absolute dalam menjalankan pemerintahan 

Kerajaan Usmani dan rakyat tak mempunyai suara dalam soal ini. Rakyat tak 

dapat meminta pertanggungjawaban dari Sultan, karena ia hanya 

bertanggungjawab kepada Tuhan. Tuhan adalah suatu zat yang bersifat 

immateri, tak dapat dilihat, dan yang tak kelihatan selalu dilupakan. Dengan 

demikian, rasa tanggung jawab kepada Tuhan dalam memerintah umat hilang 

pula dari diri Sultan. 

Dalam melaksanakan kedua kekuasaan diatas, Sultan dibantu oleh 

kedua pegawai tinggi, Sadrazam untuk urusan pemerintahan dan Syeikh Al-

Islam untuk urusan keagamaan. Keduanya tak mempunyai suara dalam soal 

pemerintahan dan hanya melaksanakan perintah Sultan. Di kala Sultan 

berhalangan atau berpergian, ia digantikan oleh Sadrazan dalam menjalankan 

tugas pemerintahan. Sebagai wakil Sultan, Sadrazam mempunyai kekuasaan 

yang besar sekali. 

 Kedudukan Sadrazam sebagai pelaksana tuggal dihapuskan oleh Sultan 

Mahmud II dan sebagai gantinya ia mengangkat jataban Perdana Menteri yang 

membawahi Menteri-menteri untuk Dalam Negeri, Luar Negeri, Keuangan dan 

Pendidikan. Departemen-departemen yang mereka kepalai mempunyai 

kedudukan semiotonom. Perdana Menteri merupakan penghubung antara para 

Menteri dengan Sultan. Kekuasaannya sudah jauh  berkurang dari kekuasaan 

Sadrazam. 

Kekuasaan judukatif yang semula berada di tangan Sadrazam  

dipindahkan ke tangan Syaikh Al-Islam. Tetapi dalam sistem baru ini, disamping 

hukum syariat, ada pula hokum sekuler. Yang terletak dibawah kekuasaan 

Syaikh Al-Islam hanya hokum syariat. Hokum sekuler ia serahkan kepada 

Dewan Perancang Hukum untuk mengaturnya.89 

 
89 Ibid., halaman 93. 

117



 
 

Kemudian pada tahun 1838 dikeluarkan hukum tentang kewajiban-

kewajiban para hakim dan para pegawai Kerajaan beserta prosedur yang harus 

dijalankan terhadap para hakim dan para pegawai Kerajaan yang melalaikan 

beberapa kewajiban. Bagi mereka yang melakukan korupsi maka telah 

ditentukan hukumannya. 

Dalam sejarah Kerajaan Usmani, Sultan Mahmud II merupakan Sultan 

Usmani yang pertama kali dengan tegas membedakan antara urusan yang 

berkaitan dengan agama dan urusan dunia. Urusan agama diatur dengan 

syariat,  sedangkan urusan dunia diatur bukan dengan syariat. Dalam 

perkembangan selanjutnya muncul hukum sekuler disamping hukum syariat. 

Disamping bidang militer, Sultan Mahmud II juga mengadakan 

perubahan penting dalam bidang pendidikan. Sebagaimana halnya di dunia 

Islam lainnya dizaman itu, madrasah merupakan satu-satunya lembaga 

pendidikan umum yang diandalkan di daerah Kerajaan Usmani. 

Untuk itulah, Sultan Mahmud II mengadakan perubahan kurikulum 

madrasah dengan menambahkan pengetahuan-pengetahuan umum 

kedalamnya. Namun, karena sudah terbiasa dengan kurikulum Islam pada 

waktu itu. Hal tersebut sulit dilakukan. Madrasah tradisional tatap berjalan, 

tetapi disampingnya Sultan mendirikan dua sekolah pengetahuan umum 

Mekteb-I Maarif (Sekolah Pengetahuan Umum) dan Mekteb-I Ulum-u Edebiye 

(Sekolah Sastra). Siswa untuk kedua sekolah itu dipilih dari lulusan madrasah 

yang bermutu tinggi. 

Di kedua sekolah itu diajarkan bahasa Perancis, ilmu bumi, ilmu ukur. 

Sejarah dan ilmu politik di samping bahasa Arab. Sekolah Pengetahuan Umum 

mendidik siswa untuk menjadi pegawai-pegawai administrasi, sedang sekolah 

sastra menyediakan penerjemahan-penerjemahan untuk keperluan 

pemerintah. Beberapa tokok pembaharuan di masa berikutnya merupakan 

lulusan dari sekolah ini. 

Tak lama sesudah itu, Sultan Mahmud II mendirikan Sekolah Militer, 

Sekolah Tekhnik, Sekolah Kedokteran, dan sekolah Pembedahan. Lulusan 

Madrasah banyak meneruskan pelajaran di sekolah-sekolah ini. Pada tahun 

1838, Sekolah Kedokteran dan Sekolah Pembedahan digabungkan menjadi satu 

dengan nama Dar-ul Ulum-u Hikemiye ve Mekteb-I Tibbiye-i Sahana. Bahasa 

pengantar yang dipakai di Sekolah Kedokteran dalam bentuk baru ini ialah 

Perancis. Pengetahuan kedokteran dalam bahasa Turki belum ada dan 

118



 
 

penerjemahan dari bahasa Perancis ke dalam bahasa Turki memerlukan waktu 

lama, sedangkan para siswa telah memahami bahasa Perancis. 

Di Sekolah Kedokteran itu tidak hanya mendapat buku tentang ilmu-

ilmu kedokteran, tetapi juga tentang ilmu  alam, filsafat, dan sebagainya. 

Dengan membaca buku-buku tersebut, siswa memperoleh ide-ide modern yang 

berasal dari Barat. Lambat laun, mereka dipengaruhi oleh paham-paham Barat 

itu. Paham qada dan qadar serta paham kehendak mutlak Tuhan yang berlaku 

diwaktu itu, bertentangan dengan tujuan kedokteran. Menurut paham fatalism, 

segala sesuatu adalah kehendak mutlak Tuhan dan mengadakan perubahan 

terhadap yang telah ditentukan itu berarti menentang kehendak mutlak Tuhan. 

Orang ditimpa penyakit, adalah kehendak tuhan dan mengobati orang sakit 

dengan maksud menghilangkan penyakit yang dikehendaki Tuhan berarti 

menentang kehendak Tuhan. Sistem karantina pada waktu itu berdasarkan atas 

paham ini, mendapat tantangan dari golongan ulama. Demikian juga suntikan 

cacar. Siswa-siswa yang telah membaca buku-buku Barat dan mengenal ide 

hukum alam serta paham kebebasan manusia dalam kehendak dan perbuatan, 

mulai meninggalkan pahak fatalism tradisional itu. Hal ini mengejutkan para 

ulama Turki pada abad ke -19. 

Selain mendirikan sekolah, Sultan Mahmud II juga mengirim siswa-

siswa ke Eropa, yang setelah kembali ke tanah air mereka mempunyai 

pengaruh dalam penyebaran ide-ide baru di Kerajaan Usmani. 

Pembaharuan-pembaruan yang dilakukan Sultan Mahmud II mulai 

kelihatan berhasil. Dalam bidang militer terbentuk korp baru yang lebih 

tangguh. Sedangkan bidang pendidikan melahirkan beberapa perubahan. 

Banyak beredar buku-buku karya para intelektual dalam bahasa Turki yang 

membuat tentang ide-ide modern Barat. Selain itu, pada tahun 1831 Sultan 

Mahmud II mengeluarkan surat kabar resmi yaitu Tukvimi Bekayi. Banyaknya 

buku dan majalah beredar, sangat menguntungkan pembaharuan yang sedang 

dilakukan oleh Sultan Mahmud II, karena para pembacanya dapat menerima 

informasi lebih banyak 

Pembaharuan-pembaharuan di Kerajaan Usmani (Turki) terus 

berlangsung dengan dipelopori oleh Sultan Mahmud II. Pembaharuan-

pembaharuan Sultan Mahmud II oleh para penerusnya dijadikan dasar 

pemikiran dalam rangka usaha-usaha pembaharuan di Turki pada masa 

selanjutnya. 

119



 
 

 

2. Pembaharuan Tanzimat, Usmani Muda, dan Turki Muda 

a. Tanzimat  

Tanzimat berasal dari bahasa Arab artinya mengatur, meyusun dan 

memperbaiki. Karena pada zamanitu banyak diadakan peraturan dan undang-

undang baru, maka pembaharuan yang diadakan zaman tersebut merupakan 

kelanjutan dari usaha-usaha yang dilakukan Mahmud II yang disebut 

“Tanzamat”. 

Setelah Mahmud II meninggal, muncul pembaharuan-pembaharuan 

lainnya di Kerajaan Usmani. Salah satu pemuka yang paling utama dari 

pembaharu Tanzimat adalah Mustafa Rasyid Pasya. Ia lahir pada tahun 1800 di 

Istambul. Ia mendalami ilmu pengetahuan agama atau umum melalui 

madrasah. 

Kemudian pemerintah mengangkatnya sebagai pegawai Negara. 

Karirnya terus menanjak hingga akhirnya Mustafa Rasyid Pasya dikirim oleh 

pemerintah sebagai Duta Besar di Paris (Perancis) pada tahun 1834. Selama 

berada di negeri Parancis, Mustafa Rasyid Pasya mendalami bahasa Perancis 

hingga ia menguasainya. Selain itu, ia juga mempelajari ide-ide baru yang 

digelar oleh Gerakan Revolusi Perancis. Ia mendapat banyak kesempatan untuk 

mengenal ide-ide pembaharuan di Negara-negara Eropa ketika ia dikirim oleh 

Kerajaan Usmani sebagai Duta Besar di beberapa Negara Eropa lainnya. 

Kemudian setelah beberapa waktu berada dinegara lain, karena 

dipandang mengetahui seluk beluk Negara dan bangsa lain, Mustafa Rasyid 

Pasya diangkat sebagai Menteri Luar Negeri dan selanjutnya menduduki 

jabatan Perdana Menteri. 

Seperti Mustafa Rasyid Pasya, Mustafa Sami’ juga pernah berkunjung ke 

Eropa. Mustafa Sami’ merupakan pemikir yang juga mempunyai pengaruh pada 

pembaharuan di zaman Tanzimat. Menurut pendapatnya, kemajuan Eropa 

disebabkan oleh kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi. 

Penyebab lain kemajuan itu juga terdapat dalam toleransi beragama dan 

kemampuan orang Eropa melepaskan diri dari ikatan-ikatan agama. Disamping 

itu, hubungan peradaban Eropa baru dan peradaban lamanya yang tidak 

terputus dan pendidikan universal bagi pria dan wanita, sehingga pada 

umumnya orang di Eropa pandai membaca dan menulis. 

120



 
 

Seorang pemuka Tanzimat lain yang pemikirannya tentang berbagai 

pembaharuan lebih banyak diketahui adalah Mehmed Sadik Rifat Pasya (1807-

1856). Setelah selesai dari pendidikan madrasah, ia melanjutkan pelajaran di 

Sekolah Sastra, yang khusus dadakan untuk calon-calon pegawai istana. Ia cepat 

meningkat dalam jabatan yang dipeganginya. Di tahun 1834, ia diangkat 

menjadi Pembantu Meneteri Luar Negeri. Tiga tahun kemudian, ia dikirim 

sebagai Duta Besar ke Wina. Kemudian menjadi Menteri Luar Negeri, dan 

selanjutnya Menteri Keuangan. Untuk pelaksanaan pembaharuan diadakan 

Dewan Tanzimat, dan dia pernah menjadi ketua dari Dewan itu. 

Dalam mengadakan pembaharuan. Mehmed Sadik Pasya mempunyai 

beberapa pokok pemikiran. Menurut Mehmed Sadik Pasya bahwa peradaban 

dan kemajuan modern Barat dapat diwujudkan dengan adanya suasana damai 

dan aman serta hubungan baik antara Negara-negara Eropa. Kemakmuran 

suatu Negara bergantung kepada kemakmuran rakyatnya. Adapun 

kemakmuran rakyat dapat diperoleh apabila kekuatan absolute dihilangkan, 

karena dibawah pemerintahan yang sewenang-wenang rakyat tidak merasa 

aman dan tentram. Kalau hal itu dibiarkan, dapat menyebabkan rakyat tidak 

dapat bekerja dengan giat. Orang akan lebih mementingkan kepentingan 

pribadi dari pada kepentingan umum. Dampak dari semua ini akan 

menurunkan produktivitas yang pada gilirannya akan menyebabkan jatuhnya 

Negara. 

Usaha-usaha yang harus dilakukan adalah membuat undang-undang 

dan peraturan yang mengatur kekuasaan Sultan dan Pembesar-pembesar 

Negara serta rakyatnya. Semua harus tunduk kepada undang-undang dan 

peraturan. Dengan demikian, penguasa tidak boleh bersikap sewenang-wenang 

kerena kesewenang-wenangan dapat menimbulkan rasa permusuhan antara 

kalangan rakyat dengan pemerintah. 

Ide-ide yang dicetuhskan Sadik Rifat pada zaman itu benar-benar baru 

pertama kali ada pada zaman feodal itu, orang tidak kenal pada peraturan, 

hukum, hak dan kebebasan. Pada waktu itu petani lebih banyak menjadi budak 

bagi tuan tanah dan rakyat merupakan budak bagi Sultan. 

Pemikiran Sadik Rifat sejalan dengan pemikiran Mustafa Rasyid Pasya, 

yang pada waktu itu menjabat sebagai Menteri Luar Negeri. Atas pengaruhnya 

berhasil dilakukan langkah pertama menciptakan undang-undang dan 

121



 
 

peraturan. Pada tahun 1838, Abdul Majid, Sultan yang menggantikan Mahmud 

II, mengeluarkan Piagam Gulhane. 

Piagam itu menjelaskan bahwa pada masa permulaan Kerajaan Usmani, 

syariat dan undang-undang Negara dipatuhi, sehingga Kerajaan menjadi besar 

dan kuat dan rakyat hidup dalam kemakmuran. Tetapi pada masa seratus lima 

puluh tahun terakhir, syariat dan undang-undang tak diperhatikan lagi. Sebagai 

akibatnya, kemakmuran rakyat hilang berganti dengan kemiskinan dan 

kebesaran Negara lenyap berganti dengan kelemahan. 

Oleh karena itu, perlulah diadakan perubahan-perubahan yang 

membawa pada pemerintahan yang baik. 

Dasar-dasar untuk perubahan itu adalah : 

1) Terjaminnya ketentraman hidup, harta dan kehormatan warga Negara. 

2) Peraturan mengenai pemungutan pajak. 

3) Peraturan mengenai kewajiban dan lamanya dinas militer. 

Dengan sadar piagam itulah, pembaharuan-pembaharuan pada berbagai 

aspek kehidupan dalam Kerajaan Usmani terus dilakukan. Salah satu isi 

pembaharuan yang sering ditonjolkan oleh para pembaharu adalah dalam 

aspek hukum. Maka Dewan Hukum yang pernah dibuat oleh Sultan Mahmud II 

ditambah anggotanya dan diberi wewenang untuk membuat undang-undang. 

Undang-undang yang disahkan dikodifikasikan sebagai sumber hukum di 

samping syariat yang bersumber  dari agama. Dari situlah tersusun beberapa 

peraturan hukum dalam setiap aspek kegiatan masyarakat, seperti undang-

undang perniagaan, undang-undang pidana dan sebagainya. Selain itu, untuk 

melaksanakan dan menegakkan hukum didirikanlah mahkamah-mahkamah 

baru dalam berbagai urusan. 

Dalam bidang pemerintahan, pembaharuan diadakan dengan mengajak 

rakyat memberikan  pendapat tentang soal-soal Negara dan administrasi. 

Wakil-wakil rakyat dari daerah-daerah diundang dating ke Istambul pada 

tahun 1845. Karena merupakan hal baru bagi rakyat, system masyawarah 

dalam sial kenegaraan tidak dapat berjalan dengan baik. Sebagai gantinya, 

Sultan mengirim uturan-utusan ke daerah-daerah untuk meninjau keadaan dan 

pendapat daerah  tentang usaha pembaharuan yang sedang dijalankan. Laporan 

mereka dipakai Pemerintah Pusat sebagai pegangan untuk usaha-usaha 

pembaharuan selanjutnya. 

122



 
 

Pembaharuan dalam lapangan keuangan diadakan dengan mendirikan 

Bank Usmani pada tahun 1840. Mata uang lama  ditarik dari peredaran dan 

diganti dengan mata uang baru dengan memakai sistem desimal. 

Pendidikan umum dilepaskan dari kekuasaan kaum ulama dan 

diserahkan kepada Kementerian Pendidikan yang dibentuk pada pada tahun 

1847. Disamping pembangunan sekolah-sekolah menengah, dirancang pula 

pembentukan Universitas, tetapi tidak berhasil. Sistem pendidikan menengah 

Barat mulai memasuki masyarakat Kerajaan Usmani abad ke-19. 

Pada tahun 1856 diumumkan lagi suatu pigam baru Hatta-i Humayun, 

yang lebih banyak mengandung pembaharuan terhadap kedudukan orang 

Eropa yang berada di bawah kekuasaan Kerajaan Usmani. Ini tidak 

mengherankan, karena Piagam Humayun sebenarnya diadakan atas desakan 

Negara-negara Eropa pada Kerajaan Usmani yang pada waktu dalam keadaan 

lemah dan selalu mengalami kekalahan dalam peperangan. Negara-mehara 

Eropa berniat menjamin keutuhan Kerajaan Usmani jika kerajaan tersebut 

bersedia memberikan hak-hak yang sama pada rakyat yang bukan beragama 

Islam dan bukan berasal dari Turki, terutama bangsa Eropa, sehingga antara 

mereka dan rakyat Islam Turki tidak ada perbedaan lagi.  

Dalam piagam baru ini dijelaskan bahwa masyarakat Kristen atau 

golongan selain Islam diperbolehkan mengadakan pembaharuan-

pembaharuan yang diperlukan. Selain, mereka diizinkan mendirikan rumah-

rumah peribadahan, sekolah-sekolah dan tempat-tempat penting lainnya. 

Kebebasan beragama dijamin bagi setiap rakyat, perbedaan-perbedaan 

bahasa, bangsa dihapuskan, dan semua rakyat tanpa kecuali dapat menjadi  

pegawai Kerajaan Usmani. 

Pembaharuan-pembaharuan lain yang terkandung dalam Piagam 

Humayun antara lain pengadaan anggaran belanja tahunan negaran, 

pembukaan bank-bank asing, pemasukan kapital Eropa dalam Kerajaan 

Usmani, pengadaan undang-undang dagang, penghapusan hukum bunuh 

terhadap orang yang keluar dari Islam, dan pemasukan anggota-anggota bukan 

Islam ke dalam Dewan Hukum. 

Dalam pada itu telah pula dibentuk Majelis Agung Pembaharuan untuk 

mengurus usaha-usaha pembaharuan yang diadakan. 

Pembaharuan sesudah pengumuman Piagam Humayun dipimpin oleh 

Ali Pasya (1815-1869), keduanya adalah murid Mustafa Rasyid Pasya. Ali Pasya, 

123



 
 

sebagaimana halnya dengan Rasyid Pasya, menjadi pegawai Istana dan 

kemudian karirnya cepat meningkat sehingga ia dikirim sebagai Duta Besar ke 

London pada tahun 1840. Sebelum itu, ia telah ucap kali menjadi staf 

perwakilan Kerajaan Usmani di berbagai Negara Eropa. Pada tahun 1852, ia 

meninggalkan Rasyid Pasya sebagai Perdana Menteri. 

Fuad Pasya adalah keluaran dari Sekolah Kedokteran yang didirikan 

Sultan Mahmud II. Selanjutnya dia juga selalu dikirim ke Eropa untuk bekerja 

pada perwakilan-perwakilan Kerajaan Usmani yang ada disana. Pada tahun 

1852, ia diangkat oleh Ali Pasya sebagai Menteri Luar Negeri. 

Dibawah pimpinan mereka adakan penyempurnaan dalam hukum 

pidana, hukum dagang, dan hukum maritim. Sebagai sumber untuk 

pembaharuan dalam bidang hukum ini dipakai hukum Perancis. Pembaharuan 

dilakukan pula dalam hak milik tanah. Sistem Feodalisme telah mulai 

dihapuskan pada zaman Sultan Mahmud II. Hak memiliki dan hak memakai 

tanah diatur. Petani yang dahulu  merupakan budak bagi tuan tanah, menurut 

peraturan baru dapat memiliki tanah dengan hak menjual atau mewariskannya 

kemudian. 

Selanjutnya pada tahun 1867 dikeluarkanlah undang-undang yang 

memberi hak kepada orang asing untuk memiliki tanah di Kerajaan Usmani. 

Pada tahun itu juga didirikan Mahkamah Agung. 

Dalam bidang pendidikan, dibentuk pembukaan Sekolah Galatasaray 

pada tahun 1868. Disini diberikan pendidikan umum dalam bahasa Perancis. 

Disekolah ini, siswa Islam dan bukan Islam duduk berdampingan. Sebelum 

masing-masing golongan agama mempunyai sekolah tersendiri. Sekolah 

Galatasaray mempunyai peranan dalam menghasilkan pemimpin-pemimpin 

pembaharuan untuk masa selanjutnya di Turki. 

Pembaharuan yang dijalankan pada zaman Tanzimat tidak seluruhnya 

mendapat penghargaan, bahkan mendapat kritik dari kaum intelegensia 

Kerajaan Usmani yang  pada waktu itu. Kritik yang banyak diajukan terhadap 

pembaharuan Tanzimat berkisar sekitar hal-hal berikut : 

Baik pada piagam Gulhane maupun Humayun yang menjadi dasar 

pembaharuan Tanzimat mengandung unsur paham sekularisme. Oleh karena 

itu, pembaharuan yang dilakukan membawa sekularisasi dalam berbagai 

institusi kemasyarakatan, terutama dalam bidang hukum. Misalnya Piagam 

Gulhane menyatakan penghargaan tinggi pada syariat, tetapi sekaligus 

124



 
 

mengakui perlunya ditiadakan sistem hukum baru. Sedangkan hukum baru 

yang disusun banyak diwanai oleh hukum Barat, seperti dalam hukum pidana 

dan perniagaan. Dalam hal menegakkan hukum juga telah didirikan 

mahkamah-mahkamah yang bersifat sekuler, disamping mahkamah-

mahkamah syariat yang telah ada sebelumnya. 

Oleh sebab itu, tidak heran kalau timbul kecaman bahwa syariat tidak 

dihargai lagi bahkan terkadang dilanggar. Sedangkan hukum baru itu tidak 

dapat dikatakan hukum Islam, tetapi bukan pula hukum Barat. Hukum Barat 

merupakan hukum yang tidak efektif untuk mengatur masyarakat Kerajaan 

Usmani. 

Kritik juga ditujukan kepada pemuda-pemuda Tanzimat yang 

mengambil sikap pro Barat. Sikap pro Barat yang dianut oleh para pemuda 

Tanzimat membuka pintu bagi masuknya pengaruh dan campur tangannya 

Negara-negara Barat dalam hal intern Kerajaan Usmani. Hal demikian 

berpengaruh negative yang akhirnya menyebabkan jatuhnya kekuatan 

ekonomi Negara ini. 

Dengan pembaharuan yang dilakukan Tanzimat, kekuasaan Sultan 

bertambah besar, hal ini didasarkna bahwa setelah Sultan Mahmud II 

menghancurkan Yenisseri, maka tidak ada kekuasaan yang dapat mengadakan 

kontrol terhadap kekuasaan absolut  Sultan tidak ada. Pada hal keberadaan 

Yenisseri mempunyai pengikut yang tidak sedikit dikalangan masyarakat. 

Mereka dapat berfungsi sebagai oposisi, namun jika mereka tidak ada, Sultan 

dapat memerintah secara absolut. 

 

b. Usmani Muda 

Sebagaimana telah disebutkan bahwa pembaharuan Sultan Mahmud II 

dan Tanzimat telah mengadakan pembaharuan dalam beberapa bidang, 

diantaranya bidang pendidikan. Pengiriman siswa-siswa untuk melanjutkan 

belajar di Eropa menumbuhkan generasi yang mempunyai karakter tersendiri. 

Setelah pulang ke negerinya mereka memperkenalkan ide-ide Barat untuk 

pembaharuan. 

Kemudian mereka mempunyai pengaruh dan pendukung dalam 

meneruskan pembaharuan yang menginginkan dihapusnya kekuasaan absolut 

Sultan. Mereka dan pengikutnya termasuk golongan intelegensia Kerajaan 

Usmani yang lebih dikenal dengan nama Usmani Muda. 

125



 
 

Pada awalnya Usmani Muda merupakan suatu perkumpulan rahasia 

yang berdiri tahun 1865, yang bertujuan menghapus pemerintahan absolut 

Kerajaan Usmani dan menggantinya dengan pemerintahan hukum atau 

konstitusional. 

Pada saat itu yang menjadi Perdana Menteri adalah Ali Pasya, salah satu 

murid Mustafa Rasyid Pasya. Namun, Ali Pasya tidak menentang kekuasaan 

absolut Sultan Abdul Aziz ( 1861-1876), bahkan ikut menekan orang-orang 

yang menentang kekuasaan absolut Sultan. Golongan Usmani Muda. Jadi 

sekalipun mereka sama-sama murid Mustafa Rasyid Pasya, namun diantara 

mereka terdapat rasa permusuhan. 

Oleh karena itu, setelah rahasia Usmani Muda terbuka maka pumuka-

pemukanya lari ke Eropa dan disanalah mereka memperoleh nama Usmani 

Muda. Hal ini terjadi pada tahun 1867, hingga akhirnya sebagian dari mereka 

kembali ke Istambul setelah Perdana Menteri Ali Pasya meninggal dunia. 

Salah satu pemikir Usmani Muda adalah Ziya Pasya (1825-1880), 

seorang anak pegawai Kantor Cukai di Istambul. Setelah menyelesaikan 

pelajaran pada Sekolah Suleymaniye yang didirikan Sultan Mahmud II, ia 

diangkat menjadi pegawai pemerintah dalam usia yang sangat muda. Pada 

tahun 1854, atas usaha Mustafa Rasyid Pasya, ia diterima menjadi salah satu 

Sekretaris Sultan. Untuk keperluan tugas baru ini, ia mulai mempelajari bahasa 

Perancis, sehingga ia dapat menguasainya dan dapat menerjemahkan buku-

buku perancis ke dalam bahasa Turki. Permusuhannya dengan Ali Pasya, 

membuat ia terpaksa pergi ke Eropa pada tahun 1967 dan tinggal disana selama 

lima tahun. 

Menurut pemikirannya agar digolongkan dalam kumpulan Negara-

negara yang maju, Kerajaan Usmani, harus memakai sistem konstitusional. 

Negara Eropa dikatan sebagai Negara maju karena disana tidak terdapat lagi 

pemerintahan absolut, kecuali di Rusia. Bahkan, Rusiapun mulai mengarah 

pada pemerintahan konstitusional. Karena Kerajaan Usmani termasuk dalam 

keluarga-keluarga Eropa, sudah selayaknya bila Kerajaan Usmani mempunyai 

sistem pemerintahan yang sama dengan seluruh Eropa. 

Dalam sistem pemerintahan konstitusional harus ada Dewan 

Perwakilan Rakyat keberadaan Dewan serupa ini oleh pihak Istana 

dikhawatirkan akan menghancurkan kekuasaan Sultan. Zia mengajukan hadits 

“Perbedaan pendapat dikalangan umatku merupakan rahmat dari Tuhan”, 

126



 
 

sebagai alasan diperlukan adanya Dewan Perwakilan Rakyat, dimana 

perbedaan untuk kepentingan umat seluruhnya. 

Dalam mengadakan pembaharuan, Zia tidak setuju bila meniru Barat 

dalam segala hal. Sebagian orang yang kuat berjiwa Islam, ia menentang 

pendapat yang tersiar pada waktu itu, yaitu Islam merupakan penghalang bagi 

kemajuan. 

Pemikir terkemuka dari Usmani Muda adalah Namik Kemal (1840-

1888). Ia berasal dari keluarga golongan atas sehingga orang tuanya sanggup 

menyediakan pendidikan khusus baginya dirumah. Disamping pelajaran 

bahasa Arab dan Persia, dia juga diajarkan bahasa Perancis. Dalam umur 

belasan tahun, ia diangkat menjadi pegawai di Kantor Penerjemahan dan 

kemudian dipindahkan menjadi pegawai di Istana Sultan. 

Ia cepat terpengaruh oleh Ibrahim Sinasi (1826-1871) seorang 

sastrawan kenamaan yang pernah belajar di Perancis dan dikenal sebagai orang 

yang banyak  dipengaruhi oleh ide-ide Barat. Di dalam tulisan-tulisan Sinasi 

banyak terdapat kata-kata hak rakat, kebebasan dalam mengutarakan 

pendapat, ide-ide liberal, pendapat umum, kesadaran nasional, pemerintahan 

konstitusional, dan sebagainya. Pada tahun 1861 ia menerbitkan surat kabar 

bernama Tasvir-i Efkar, yang banyak mempengaruhi kebangkitan intelektual di 

Kerajaan Usmani abad ke-19. 

Sebagaimana Zia Pasya, Namik Kemal juga mempunyai jiwa Islam yang 

kuat. Menurut pemikirannnya, ide-ide Barat tidak harus diterima begitu saja, 

tetapi harus disesuaikan dengan ajaran-ajaran Islam. Sebagai golongan 

pembaharu. Namik Pasya juga mengkritik pembaharuan yang dilakukan 

golongan Tanzimat. Menurut pandangannya bahwa dalam pembaharuan 

mereka ajaran-ajaran Islam kurang diperhatikan dan model pembaharuannya 

terlalu banyak menggunakan insitutsi-institusi social Barat yang belum tentu 

sesuai dengan kebutuhan masyarakat Islam atau rakyat Kerajaan Usmani. 

Menurut pemikirannya, penyebab kemunduran Kerajaan Usmani, 

terletak pada keadaan ekonomi dan politik yang tidak baik. Jalan pertama yang 

harus di tempuh untuk mengatasi persoalan-persoalan ekonomi dan politik 

ialah pembaharuan sistem pemerintahan absolut menjadi pemerintahan 

konstutisional. Walaupun ada Piagam Humayun, keduanya belum merupakan 

konstitusi yang mengandung pemisahan antara kekuasaan eksekutif, legislatif, 

dan yudikatif. 

127



 
 

Berbicara tentang politik, Naik Kemal berpendapat bahwa rakyat, 

sebagai warga Negara, mempunyai hak-hak politik yang harus dihormati dan 

dilindungi Negara. Kedaulatan terletak di tangan rakyat seluruhnya, dan tidak 

terletak ditangan orang lain. Di atas kedaulatan rakyat, tidak ada kedaulatan 

manusiawi yang lebih tinggi. 

Negara yang baik adalah yang memakai kedaulatan rakyat sebagai 

pondasi. Di samping itu, juga menjamin hak-hak rakyat. Pelaksanaan 

kedaulatan tidak mungkin dijalankan oleh rakyat seluruhnya. Oleh karena itu, 

diperlukan adanya sistem perwakilan. Wakil-wakil yang dipilih itulah yang 

akan memegang kedaulatan rakyat. Pemilihan dapat dilakukan melalui 

berbagai cari. Yang dikehendaki Namik Kemal adalah pemerintahan demokrasi. 

Pemerintahan ini menurut pendapatnya tidak bertentangan dengan ajaran 

Islam. Negara Islam yang dibentuk dan dipimpin oleh empat Khalifah besar, 

sebenarnya mempunyai corak demokrasi. Sistem baiah yang terdapat dalam 

pemerintahan khalifah pada hakikatnya merupakan kedaulatan rakyat. Melalui 

baiah, rakyat menyatakan persetujuan mereka atas pengangkatan khalifah 

baru. Dengan demikian, baiah merupakan kontrak social pula dan kontrak yang 

terjadi antara rakyat dan khalifah dapat dibatalkan jika khalifah mengabaikan 

kewajiban-kewajibannya sebagai Kepala Negara. 

 Di dalam Islam ada ajaran yang disebut dengan al-masalahh al ammah 

yang merupakan maslahat umum. Khalifah tidak boleh mengambil sikap atau 

tindakan yang bertentangan dengan maslahat umum. Maslahat umum 

merupakan suatu bentuk dari pendapat umum. Khalifah harus selalu 

memperhatikan dan menghormati pendapat umum. 

Dalam mengurus Negara, Khalifah selanjutnya tidak boleh melanggar 

syariat. Dengan demikian syariat merupakan kontitusi yang  harus dipatuhi 

oleh Kepala Negara. 

Lebih lanjut lagi, musyawarah adalah dasar penting dalam soal 

pemerintahan dalam Islam. Sistem musyawarah ini memperkuat corak 

demokrasi pemerintahan Islam. Pembuat hukum dalam Islam ialah kaum 

ulama, sedangkan yang melaksanakan hukum adalah pemerintah. Dengan 

demikian dalam Islam sebenarnya terdapat pemisahan antara kekuasaan 

legislatif dan kekuasaan eksekutif. 

Dengan argumen-argumen tersebut, Namik Kemal menjelaskan bahwa 

model pemerintahan konstitusional bukan merupakan perbuatan bid’ah 

128



 
 

menurut Islam. Karena dalam Pemerintahan Kerajaan Usmani, jika sikap 

otokrasinya dihapus merupakan pemerintahan yang setiap kaum ulama 

diberikan kekuasaan memegang legislatif kepada para ulama, kekuasan 

eksekutif dipegang oleh Sltan dan para Menteri, sedangkan kekuasaan kontrol 

dilakukan oleh Yenisseri sebagai angkatan atau rakyat bersenjata. 

Dalam hal konstitusi yang ingin diterapkan dalam  pemerintahan 

Kerajaan Usmani, Namik Kemal cenderung mengambil konstitusi Perancis 

sebagai model yang pantas dipakai. Sebagai langkah lanjutan ia menganjurkan 

untuk dibentuk tiga majelis dalam pemerintahan Kerajaan Usmani yaitu : 

Mejelis Negara, Mejelis Nasional, dan Senat. 

Majelis Negara bertugas merancang undang-undang dan Majelis 

Nasional membuat undang-undang atas dasar rencana yang diusulkan oleh 

Majelis Negara. Sedangkan Senat bertugas sebagai perantara antara kekuasaan 

legislatif dan kekuasaan eksekutif dengan jalur undang-undang dasar dan 

prinsip kebebasan rakyat. Selain itu, senat bertugas mengesahkan Perudang-

undangan Negara yang telah dibuat Majelis Nasipnal atau usulan Majelis 

Negara. 

Pemikiran Namik Kemal mengenai tanah air adalah bahwa tanah air 

adalah seluruh daerah Kerajaan Usmani. Ia merasa perlu diadakan persatuan 

seluruh umat Islam di bawah pimpinan Kerajaan Usmani, sebagai Negara Islam 

yang paling besar di waktu itu. Persatuan yang dicita-citakan adalah bentuk 

Pan-Islam. 

Kemudian pada tahun 1876 disusunlah Undang-Undang Dasar dari 

Kerajaan Usmani yang didasari ide-ide Namik Kemal. Orang dari pemerintahan 

yang mendukung dan berdiri di belakang pengadaan konstitusi itu adalah 

Midhat Pasya (1822-1883), anak seorang Hakim Agama. Dalam usia belasan 

tahun ia menjadi pegawai di Biro Perdana Menteri. Pada tahun 1858, ia diberi 

cuti untuk berkunjung selama enam bulan ke Eropa. Kemudian ia diangkat 

beberapa kali sebagai Gubernur di berbagai daerah. Dalam jabatan ini, ia 

menunjukkan kecakupan yang luas biasa. Pada tahun 1872, ia diangkat oleh 

Sultan Abdul Aziz menjadi Perdana Menteri, tetapi karena selalu berontak 

dengan kekuasaan absolut Sultan, ia diberhentikan beberapa bula kemudian. 

Keadaan ekonomi Negara bertambah buruk, banyak terjadi demontrasi 

dan huru hara, pada tanggal 30 Mei 1876, Sultan Abdul Aziz dijatuhkan atas 

dasar fatwa yang dikeluarkan Syeikh Al-Islam Kerajaan Usmani. Sebagai 

129



 
 

gantinya diangkat Murad V, yang mempunyai hubungan baik dengan golongan 

Usmani Muda. Namik Kemal dipanggil kembali dari pembuangan dan beberapa 

pemuka Usmani diangkat menjadi Menteri. Midhat Pasya juga mendapat 

kedudukan sebagai Menteri. 

Sultan Murad V, sebelum memegang jabatan tersebut berada dalam 

pengasingan. Ia diasingkan oleh Sultan Abdul Aziz setelah rahasia hubungannya 

dengan Usmani Muda terbongkar. Hidup dalam pengasingan itu membuat 

mentalnya lemah. Beban pekerjaan Sultan yang dipikulinya membuat jiwanya 

bertambah lemah dan beberapa bulan setelah menjadi Sultan, ia terpaksa 

dijatuhkan dari kekuasaannya dengan alasan sakit mental. 

Sebagai gantinya dicalonkan saudaranya Abdul Hamid yaitu Midhat. 

Midhat Pasya telah berjumpa dengan Abdul Hamid dan berhasil memperoleh 

kesepakatan untuk menyokong usaha Usmani Muda untuk mengadakan 

Konstitusi bagi Kerajaan Usmani. Pada taggal 3 Agustus 1867, Abdul Hamid 

dinobatkan sebagai Sultan dan tiga bulan kemudian, Midhat Pasya diangkat 

menjadi Perdana Menteri.  

Dalam hal pengadaan konstitusi, antara Sultan Abdul Hamid dan Usmani 

tidak  terdapat perbedaan paham. Tentang hak-hak dari kekuasaan pemerintah 

dan hak-hak serta kekuasaan Parlemen. Terdapat Perselisihan Paham antara 

mereka, Abdul hamid sebagai Sultan, sudah tentu mempertahankan hak-hak 

serta kekuasaan Sultan dan Pemerintahan sebanyak mungkin, sedangkan 

Midhat Pasya dan Usmani Muda berusaha memperkecil hak-hak serta 

kekuasaan Badan Eksekutif dan memberikan hak-hak serta kekuasaan yang 

luas kepada Badan Legislatif. 

Tantangan terhadap konstitusi datang pula dari pihak Syeikh Al-Islam 

dan Pembesar Istana. Menurut mereka rakyat Kerajaan Usmani belum siap 

untuk menerima sistem pemerintahan konstitusional. Rakyat masih dalam 

kegelapan dan belum mempunyai pendidikan yang cukup untuk 

mempergunakan kebebasan yang diberikan kepadanya. Rakyat yang masih 

rendah sekali tingkat kecerdasannya, kalau diberi kebebasan, akan 

menimbulkan anarki. Menurut Syeikh Al-Islam bagaimana rakyat yang masih 

bodoh, demikian Syeikh Al-Islam bertanya, dapat dibawa musyawarah? 

Kerajaan Usmani hanya bisa diatur dengan ajaran Syariat. 

Dalam pada itu, golongan Usmani Muda, karena masih terikat pada 

paham-paham kenegaraan dalam Islam, memakai term-term Islam dalam 

130



 
 

menggambarkan paham-paham kenegaraan Barat. Term musyawarah, 

umpamanya, dipakai untuk perwakilan rakyat, syariat untuk konstitusi dan 

baiah untuk kedaulatan rakyat. Golongan ulama setuju dan tidak menentang 

musyawarah, syariat dan baiah, sehingga mereka dianggap tidak menentang 

sistem pemerintahan konstitusional. Tetapi antara mereka sebenarnya 

terdapat perbedaan paham, yaitu golongan ulama memahami term-term itu 

dalam pengertian yang terdapat dalam Islam, sedangkan golongan Usmani 

Muda menggunakan pengertian Barat. 

Oleh karena itu konstitusi yang tersusun bukanlah konstitusi yang 

diinginkan oleh masing-masing pihak, tetapi bersifat semi otokrasi. Konstitusi 

ini pada tanggal 23 Desember 1876 ditanda tangani oleh Sultan Abdul Hamid. 

Dalam konstitusi tersebut dinyatakan bahwa kedaulatan terletak di tangan 

rakyat, seperti yang dicita-citakan oleh golongan Usmani Muda dan terdapat 

pada paham kenegaraan Barat. Pasal 4 konstitusi tersebut mengatakan bahwa 

Sultan mempunyai sifat suci dan tidak bertanggungjawab atas perbuatannya. 

Hak-hak Sultan diatur menurut Undang-Undang Pasal 7 konstitusi tersebut 

antara lain : 

1) Mengangkat dan memberhentikan menteri-menteri. 

2) Mengadakan perjanjian internasional. 

3) Mengumumkan perang. 

4) Mengadakan perjanjian damai dengan Negara-negara lain 

5) Membubarkan parlemen. 

Kemudian dinyatakan dalam pasal 54, bahwa rancangan undang-

undang baru dapat menjadi undang-undang jika disetujui oleh Sultan. Lebih 

lanjut menurut pasal 113 menyatakan bahwa Sultan berkuasa untuk 

mengumumkan keadaan darurat jika hal demikian dipandangnya perlu. 

Menurut pasal tersebut, Sultan juga mempunyai kekuasaan untuk menangkap 

dan mengasingkan orang-orang yang dianggap membahayakan ketentraman 

dan keamanan Negara. 

Dari sini nyatalah bahwa Sultan masih mempunyai kekuasaan yang 

terlalu besar. Pembatasan kekuasaan Usmani Muda tidak banyak membawa 

hasil. Banyak pasal yang terdapat dalam konstitusi yang disahkan menjadi 

undang-undang dasar 1876 berupa peraturan yang tidak tegas. Disamping itu, 

sebagian pasal konstitusi tersebut justru menekan golongan Usmani Muda. 

131



 
 

Pasal 113 betul-betul merupakan pukulan berat bagi Usmani Muda. 

Dengan memakai pasal inilah Sultan Abdul Hamid beberapa tahun kemudian 

menangkap Midhat Pasya dan beberapa temannya dan mengirimkannya ke 

tempat pengasingan. Pemuka-pemuka Usmani Muda menentang 

dimasukkannya pasal ini ke dalam Undang-Undang Dasar, tetapi Sultan Abdul 

Hamid mempertahankannya sebagai syarat agar konstitusi itu diterima dan 

diumumkan. 

Pembentukan sistem Kabinet yang tidak lagi bertanggung jawab kepada 

Sultan, tetapi kepada Parlemen, sebagaimana diinginkan Usmani Muda juga 

tidak berhasil. Pasal 27 hanya menyebutkan bahwa Perdana Menteri dan 

Syaikh Al-Islam dilantik oleh Sultan sendiri. Menteri-menteri lain diangkat oleh 

Sultan. Dengan demikian, sistem Kabinet sebenarnya tidak ada, dan Perdana 

Menteri hanya mempunyai kedudukan primus inter pares. Menteri-menteri 

tetap memegang posnya masing-masing, selama masih mendapat kepercayaan 

Sultan. Parlemen dapat memanggil Menteri untuk meminta 

pertanggungjawabannya, tetapi Menteri dapat mengirim wakil sebagai ganti, 

atau dapat menunda kehadirannya di depan Parlemen dalam masa yang tidak 

tertentu. 

Parlemen terdiri atas tiga majelis yaitu Senat, Dewan Perwakilan Rakyat 

dan Dewan Nasional. Anggota Dewan Nasional dipilih, tetapi anggota Senat 

diangkat oleh Sultan untuk seumur hidup. Hak memajukan rencana undang-

undang hanya terletak di tangan Perdana Menteri dan dapat diajukan ke 

Parlemen, kalau telah mendapat persetujuan Sultan. Dengan demikian, rencana 

undang-undang yang tidak disetujui Sultan, tidak pernah bisa menjadi undang-

undang. Di samping itu, Sultan mempunyai hak veto terhadap undang-undang 

yang dibuat Parlemen. Jelas kiranya bahwa Parlemen yang disusun menurut 

Konstitusi 1876 itu bukanlah salah satu badan legislatif dalam arti sebenarnya, 

tetapi lebih dekat merupakan dewan pertimbangan. Jangankan untuk membuat 

undang-undang, untuk menjatuhkan pemerintahpun Parlemen tidak 

mempunyai hak. 

Dalam sistem serupa ini sudah tentu, bahwa keterpisahan antara 

kekuasaan legislatif, kekuasaan eksekutif dan kekuasaan yudikatif tidak ada. 

Konstitusi 1876 memang tak menyinggung soal trias politica. 

Konstitusi 1876 telah diumumkan dan dengan demikian Usmani Muda 

berhasil dalam cita-cita dan usaha mengadakan Undang-Undang Dasar bagi 

132



 
 

Kerajaan Usmani. Namun, mereka tidak berhasil dalam membatasi kekuasaan 

absolut Sultan. 

Yang terjadi malah sebaliknya. Kekuasaannya tetap bersifat absolut itu 

telah mempunyai dasar konstitusional. Ketika ia menangkap dan mengirim 

Midhat Pasya ke tempat pengasingan tindakannya itu tidaklah merupakan 

tindakan yang tidak konstitusional, malahan sebaliknya tidakan yang 

berdasarkan pada pasal 113 dari Undang-Undang Dasar 1876. Dan ketika ia 

membubarkan Parlemen pada bulan Februari 1978, tindakannya juga 

mempunyai dasar konstitusi, yaitu pasal 7. 

Alasan yang dipakai untuk menangkap Midhat Pasya dan membubarkan 

Parlemen adalah Negara dalam keadaan bahaya akibat pecahnya perang 

dengan Rusia. Semenjak itu sampai Revolusi 1908 di bawah pimpinan Turki 

Muda, Sultan Abdul Hamid memerintah sebagai seorang otokrat, tetapi otokrat 

yang mempunyai dasar konstitusi. 

Kegagalan pembaharuan Usmani Muda dalam usaha penerapan 

konstitusi yang dicita-citakan dalam sistem pemerintahan di Kerajaan Usmani, 

karena tidak adanya golongan menengah yang berpendidikan, dan kuat 

ekonominya. Mereka kehilangan kekuatan setelah pendukungnya terus 

berkurang. Ide konstitusi masih terlalu dini bagi rakyat Keajaan Usmani pada 

waktu itu disamping mereka belum mengerti arti konstitusional. Konstitusi 

yang mereka cita-citakan bukan atas desakan rakyat, tetapi hanya golongan 

keinginan dari golongan Usmani Muda atau golongan intelegensia. Sebab itulah 

tatkala para pemimpin Usmani Muda ditangkap dan Parlemen dibubarkan oleh 

Sultan, rakyat Kerajaan Usmani tidak menuntut apa-apa, bahkan bersifat pasif. 

Kegagalan Usmani Muda dalam usaha pembaharuan sistem 

pemerintahan konstitusional di Kerajaan Usmani menjadikan mereka bukan 

hanya tidak berhasil dalam pembaharuan, bahkan lebih dari itu, menjadikan 

mereka hilang dari arena pembaharuan di Kerajaan Usmani waktu selanjutnya. 

Semua pengikuti dan pendukungnya ditangkap dan dipenjarakan setelah 

berkali-kali gagal menggulingkan Sultan setelah pembubaran Parlemen oleh 

Sultan. 

Usaha-usaha penggulingan terhadap Sultan dilakukan oleh Ali Sepkati 

(1838-1878) yang mengadakan kegiatan politik di Istambul  sekembalinya dari 

Eropa. Sebenarnya walaupun Sultan Abdul Hamid bersifat absolut, ia bukan 

sama sekali tidak setuju dengan pembaharuan. Sebagai buktinya pada masa 

133



 
 

kekuasaannya beberapa pembaharuan telah dilakukan dalam berbagai bidang, 

seperti dalam lapangan pendidikan telah didirikan perguruan-perguruan tinggi 

dan sekolah-sekolah keunggulan lainnya. Dalam bidang hukum dibentuk 

Kementerian Kehakiman, dan didirikan jawatan pos, telegraf, percetakan-

percetakan buku dan surat kabar dan bidang-bidang lain. 

c. Turki Muda 

Sebutan Turki Muda ditujukan bagi golongan oposisi yang menentang 

kekuasaan absolut Sultan. Golongan ini terdiri dari berbagai kalangan 

masyarakat. Setelah Sultan Hamid menangkap dan memenjarakan para 

pendukung dan pengikut Usmani Muda, kekuasaannya dalam memerintah 

Kerajaan Usmani menjadi lebih absolut. 

Tidak hanya kontrol terhadap kekuasaan absolut menimbulkan adanya 

perasaan tidak senang terhadap Sultan. Perasaan tidak senang bukan hanya 

pada kalangan kaum intelegensia yang dipengaruhi oleh pemikiran liberal atau 

ide-ide modern Barat, melainkan juga merambas pada kalangan pegawai negeri 

sipil dan kalangan militer. 

Di berbagai Perguruan Tinggi juga muncul protes-protes. Mereka 

merindukan Usmani Muda sehingga buku dan tulisan-tulisan Usmani Muda, 

seperti Namik Kemal dibaca dengan penuh perhatian. Sebaliknya, mereka 

mengubah nyanyian yang memuji Sultan menjadi kecaman dan cacian. Dari 

kalangan Perguruan Tinggi, mereka melakukan oposisi dalam bentuk 

perkumpulan-perkumpulan rahasia sedangkan di kalangan intelegensia yang 

lari keluar negeri membentuk oposisi diluar negeri. Dikalangan militer dalam 

bentuk Gerakan Komite Rahasia. 

Pemuka gerakan Turki Muda, antara lain Ahmed Riza (1859-1931), 

Mehmed Murad (1851-1921), dan Pangeran Sabahuddin (1877-1948). 

Ahmed Riza adalah putra mantan anggota Parlemen Pertama bernama 

Injiliz Ali. Di masa mudanya, Ahmed Riza pernah berkunjung ke desa-desa di 

Turki dan ia sangat tersentuh dengan kemelaratan yang diderita kaum petani. 

Ia pun bertekad melanjutkan studi di Sekolah Pertanian agar kelak bekerja dan 

berusaha mengubah nasib kaum petani yang malang itu. Studi mengenai 

pertanian dilanjutkan di Paris. 

Sekembalinya dari Perancis, ia bekerja di Kementerian Pertanian. 

Ternyata bahwa hubungan Kementerian ini dengan hidup dan kemelaratan 

134



 
 

kaum petani sangat sedikit sekali. Bidang itu lebih banyak disibukkan dengan 

hal-hal yang bersangkutan dengan birokrasi. 

Ia pindah ke Kementerian Pendidikan, karena menurutnya, dengan 

pendidikanlah, wawaswan rakyat menjadi lebih terbuka perubahan nasib 

mereka dapat terwujud. Namun, pengalamannya di Kementerian ini pun sama. 

Orang sibuk dengan soal-soal birokrasi dan bukan dengan soal-soal pendidikan. 

Karena sensor ketat, ia tidak dapat mengeluarkan pendapat dan 

pikirannya dalam surat kabar atau buku, maka ia memutuskan untuk pergi ke 

Paris kembali. Disana ia berjumpa dan bekerja sama dengan pemimpin-

pemimpin yang telah terlebih dahulu menjauhkan diri dari pemerintahan 

absolut Sultan Abdul Hamid. Di Paris ia mengeluarkan surat kabar Mesveret 

yang diselundupkan ke Istambul agar dibaca oleh orang-orang Turki di tanah 

air. 

Selama di Perancis, Ahmed Riza banyak membaca buku-buku pemikiran 

Perancis, dan ia amat tertarik pada filsafat positivism Auguste Comte (1798-

1857). Oleh karena itu, ia berpendapat jalan yang harus ditempuh untuk 

menyelematkan Kerajaan Usmani dari keruntuhan ialah pendidikan dan ilmu 

pengetahuan positif dan bukan teologi atau metafisika. 

Ada dan terlaksananya program pendidikan yang baik terdapat pada 

pemerintahan konstitusional. Pemerintahan konstitusional tidak bertentangan 

dengan Islam, karena dalam Islam terdapat ajaran musyawarah dan 

musyawarah adalah dasar pemerintahan konstitusional. Sistem musyawarah 

dijalankan bukan hanya oleh Nabi Muhammad SAW, tetapi juga oleh Abu Bakar, 

Umar dan Khalifah-khalifah lain. 

Dalam memorandum yang ia terbitkan di Eropa, Ahmed Riza mengajak 

Sultan Abdul Hamid mengubah sikap serta politik, dan menghidupkan kembali 

pemerintahan konstitusional, agar pecahnya revolusi di Kerajaan Usmani dapat 

dielakkan. 

Pengeran Sabahuddin dari pihak bapak adalah salah seorang cucu dari 

Sultan Mahmud II dan dari pihak ibu adalah keponakan Sultan Abdul Hamid. 

Ibunya bersaudara dengan Sultan. Sabahuddin ikut lari dengan ibu-bapaknya 

menjauhkan diri dari kekuasaan Abdul Hamid. Mereka pergi ke Eropa. 

Di Paris Sabahuddin dipengaruhi oleh pemikiran-pemikiran dalam 

bidang sosiologi sehingga ia meninjau problema yang dihadapi oleh Kerajaan 

Usmani dari sudut sosiologi. Yang diperlukan adalah perubahan sosial, dan 

135



 
 

bukan penggantian Sultan. Masyarakat Turki sebagaimana masyarakat Timur 

lainnya mempunyai corak kolektif dan masyarakat kolektif tidak mudah 

berubah dalam mencapai kemajuan. Dalam masyarakat kolektif, orang tidak 

bisa percaya pada diri sendiri, sehingga tidak dapat berdiri sendiri dan serasa 

bergantung pada kelompoknya, baik kelompok itu berbentuk keluarga suku 

bangsa ataupun pemerintah dan sebagainya. Masyarakat yang dapat mencapai 

kemajuan ialah masyarakat yang anggotanya tidak banyak bergantung kepada 

orang lain, tetapi sanggup berdiri sendiri dan berusaha sendiri untuk 

mengubah keadaannya. 

Selama masyarakat Turki masih bersifat kolektif, Sultan tetap 

mempunyai kekuasaan absolut. Jalan sementara dalam mengatasi kekuasaan 

absolut, yang sebelum corak masyarakat Turki berubah, ia menganjurkan 

supaya diadakan desentralisasi dalam bidang pemerintahan. Daerah-daerah 

diberi otonomi dan sistem otonomi itu sebaiknya dilaksanakan sampai ke 

tingkat desa. 

Menurut pandangan Sabahuddin, jalan keluar yang harus ditempuh 

untuk mengubah masyarakat kolektif menjadi masyarakat individual adalah 

melalui pendidikan, yakni rakyat Turki dididik dan di latih agar berdiri sendiri 

untuk mengubah nasibnya. Jalan lainnya adalah dengan mengubah sistem hak 

milik kolektif menjadi sistem hak milik pribadi. Dengan demikian, individu 

dalam masyarakat tidak lagi bergantung pada kelompknya. 

Mehmed Murad berasal dari Kaukasus. Ia berlajar di Rusia dan disana 

pula ia mengenal ide-ide Barat. Di negerinya ia mencoba memberi nasihat 

kepada Sultan agar diadakan pembaharuan dan pembaharuan dalam sistem 

pemerintah. Namun, ide-idenya ditolak oleh Sultan dan akhirnya ia pergi ke 

Eropa. 

Kalau Sabahuddin menerbitkan majalah Tarekki (kemajuan) maka 

Mehmed Murad membuka makalah dengan nama Mizan (timbangan). 

Menurut pemikiran Mehmed Murad bahwa bukanlah Islam yang 

menjadi penyebab mundurnya Kerajaan Usmani dan bukan pula rakyatnya. 

Akan tetapi, kemunduran Kerajaan Usmani disebabkan Sultan memerintah 

dengan absolut. Kekuasaan Sultan harus dibatasi. 

Mehmed Murad mempunyai paham Pan-Islam. Ia melihat bahwa salah 

satu sebab kelemahan Kerajaan Usmani adalah renggangnya hubungan 

Istambul dengan daerah-daerah lain, terutama yang berada di bawah 

136



 
 

kekuasaan Turki. Ia ingin menghidupkan kembali rasa saling percaya antara 

pemerintah Pusat dan Daerah. 

Sungguhpun ada perbedaan pandangan dan politik antara ketiga 

pemuka diatas berserta pengikut masing-masing, mereka sepakat untuk 

menggulingkan Sultan Abdul Hamid. Keputusan ini diambil setelah diadakan 

dua kali konfrensi di Eropa, yang terakhir pada tahun 1907 di Paris. 

Dalam pada itu di tanah air juga terjadi gerakan golongan militer dengan 

komite-komite atau sel-sel rahasia mereka. Di Damsyik terdapat komite Tanah 

Air dan Kemerdekaan yang mempunyai cabang-cabang antara lain di Yaffa dan 

Yerusalem. Mustafa Kamal, yang kemudian terkenal dengan panggilan Atarturk, 

adalah salah satu pemimpimnnya. Komite atau sel serupa juga terjadi pada 

tempat-tempat lain, seperti Salonika, Masedonia dan Edirne. Gerakan yang 

termasyhur diantara semua itu adalah Perkumpulan Persatuan dan Kemajuan 

(Ittihad ve Tarekki). 

Pada tahun 1908 Batalyon III yang berada di Masedonia dan Batalyon II 

di Edirne mulai mengadakan pemberontakan. Tentara di Salonika, Monastiri 

dan Anatolia turut pula memberontak. Di antara perwira-periwra tinggi yang 

turut memegang pimpinan pemberontakan adalah Enver Bey dan Ahmed 

Niyazi. Dalam suasana demikian, Perkumpulan Persatuan dan Kemajuan 

muncul dengan terang-terangan dan menuntut dihidupkan kembali Konstitusi 

1876. Dalam pada itu diambil keputusan  untuk menggulingkan Sultan Abdul 

Hamid dan mengirim 1000 tentara untuk menyerbu Istambul. Terhadap 

ancaman yang demikian  Sultan Abdul Hamid mengambil keputusan 

menghidupkan kembali Konstitusi 1876 untuk menyelamatkan kedudukannya 

sebagai Sultan.90 

Setelah diadakan pemilihan umum maka terbentuklah parlemen baru, 

yang diketuai oleh Ahmed Riza. Dengan demikian, golongan Turki Muda turut 

memegang kekuasaan. 

Dalam tubuh Parlemen terdapat dua  fraksi, yaitu fraksi liberal dan 

nasional. Fraksi liberak menghendaki diadakannya desentralisasi dan 

pemberian otonomi pemerintahan bagi daerah-daerah tertentu. Dan politik ini 

mereka mengharapkan keutuhan Kerajaan Usmani dapat dipertahankan. 

Sedangkan fraksi nasional mempertahankan sentralisasi dengan unsure Turki 

 
90 Ibid., halaman 122 

137



 
 

sebagai pemegang kekuasaan pusat. Fraksi kedua ini banyak dipengaruhi oleh 

ide Nasionalisme. 

Selama Kesultanan Abdul Hamid, kedudukan pemerintahan yang 

dijalankan  Turki Muda kurang kuat. Maka timbul kekacauan-kekacauan di 

dalam negerinya. Problem-problem baru bermunculan, seperti Australi 

menyedot Bosnia dan Herzegovina menjadi daerah kekuasaannya. Disamping 

itu, Bulgaria melepaskan diri dan mengumumkan kemerdekaannya sebagai 

negera tersendiri. Negara-negara disemenangjung Balkan mengadakan 

serangan-serangan terhadap pemerintahan Kerajaan Usmani dan sebagaian 

menggabungkan diri dengan Negara Yunani. 

Akhirnya golongan ulama dan Tarekat Bekhtasyi mengkritik politik 

pembaharuan Turki Muda yang kebijaksanaan-kebijaksanaan dipengaruhi 

pemikiran-pemikiran Barat. 

Sementara itu sebagian besar rakyat masih setiap kepada Sultan sebagai 

Khalifah. Kemudian mereka membentuk suatu organisasi yang bernama 

Persatuan Islam dibawah pimpinan Vahdeti Murad Bey. Tujuan organisasi ini 

adalah membela syariat Islam yang menurut mereka mulai di abaikan dan tak 

diindahkan oleh golongan Turki Muda. Envan Pasya dengan Batalyon III masuk 

Istambul merampas kekuasaan Sultan Abdul Hamid. Kemudian  tahun 1909 di 

angkatlah Mahmud V sebagai Sultan. Tiga tahun kemudian diadakan pemilihan 

umum baru. Dalam  Pemilu ini, Perkumpulan Persatuan dan Kemajuan 

memperoleh kemenangan besar. Perkumpulan tersebut merupakan 

penjelmaan turki Muda. Kekuasaan pemerintahan dijalankan oleh tiga 

serangkaian yaitu Enver Pasya, Talat Pasya dan Jamal Pasya. 

Enver Pasya adalah tamatan dari Perguruan Tinggi Militer dan pernah 

menjadi atase militer di Berlin dan Menerima Pertanahan. Jamal Pasya juga 

bersekolah di Perguruan Tinggi Militer, pernah menjadi Panglima daerah Suria, 

Gubernur Militer Istambul, dan Menteri Telegraf di erdine kemudian menjadi 

Sekretaris Jawatan Pos dan Telegraf di Salonika. Selanjutnya ia menjadi Menteri 

Dalam Negeri dan kemudian Perdana Menteri. 

Pemerintahan tiga serangkaian merupakan pemerintahan militer yang 

ketat yang tidak bisa menerima kritik. Partai-partai oposisi mereka bubarkan 

dan para pemimpinnya mereka buang ke luar negeri. Dalam Perang Dunia I, 

mereka bawa Kerajaan Usmani menjadi sekutu Jerman. Kekuasaan mereka 

hancur dengan kalahnya pihak Jerman dalam peperangan itu. Perkumpulan 

138



 
 

Persatuan dan Kemajuan membubarkan diri dan pemimpin-pemimpin 

melarikan diri keluar negeri. 

Dalam lapangan pembaharuan, Perkumpulan Persatuan dan Kemajuan 

membawa perubahan-perubahan dalam bidang administrasi yang kemudian 

kerangka bagi pemerintahan local dan daerah dari Turki Sekarang. 

Administrasi kota Istambul juga mengalami pembaharuan. Transport umum 

diadakan, demikian pula brigade kebakaran. Organisasi kekuasaaan polisi 

disesuaikan dengan kebutuhan zaman modern. 

Dalam bidang ekonomi langkah-langkah yang mengarah kepada 

ekonomi nasional  diambil atas inisiatif pemimpin-pemimpin Perkumpulan 

Persatuan dan Kemajuan. Perdagangan yang umumnya berada di tangan orang 

asing mulai berpindah ke tangan orang-orang Turki. 

Pendidikan mendapat perhatian khusus. Sekolah-sekolah dasar dan 

menengah baru didirikan. Untuk mengatasi kebutuhan tenaga guru dibuka pula 

sekolah-sekolah. Universitas Istambul diperbaharui organisasinya. Pintu 

sekolah-sekolah sampai ke Universitas di buka bagi kaum wanita sehingga 

muncullah dokter hakim wanita, dan sebagainya di kalangan wanita Turki. 

Selain itu, disusun Undang-Undang Perkawinan baru yang lebih 

memperhatikan kaum wanita, seperti diberinya hak cerai bagi wanita. 

Dengan bertambah luasnya jangkauan informasi yang sampai kepada 

masyarakat melalui beberapa media yang dipersiapkan, maka makin besar 

masyarakat Turki yang mengenal ide-ide pembaharuan. 

3. Aliran Pembaharuan (Barat, Islam dan Nasionalisme) 

Kerajaan Turki Usmani mengalami klimaks kejayaan pada zaman Sultan 

Sulaiman (1520-1566) yang terkenal dengan nama Al-Qanuni (Pembuat 

Undang-Undang). Sedangkan Sultan berikutnya beliau tidak ada yang setara 

dengannya. Sultan-sultan yang kurang cakap dan lemahnya perekonomian 

menyebabkan anggaran belajar pembangunan berkurang. 

Kemudian timbullah koreksi dalam perubahan-perubahan dalam 

Kerajaan Usmani. Namun, usaha pembaharuan tiu mendapat tantangan kerass 

dari dua golongan yang berpengaruh dalam masyarakat. Dari satu pihak 

tantangan dilancarkan oleh tentara tetap yang dikenal dengan nama Yenisseri 

(pasukan baru). Mereka mempunyai hubungan erat dengan tarekat Berkhtasyi 

yang besar pengaruhnya dalam masyarakat. Karena eratnya hubungan itu 

mereka disebut juga tentara Bekhtasyi. 

139



 
 

Yenisseri dibentuk pada abad ke – 14 oleh orang non-Islam di daerah-

daerah yang tunduk pada kekuasan Kerajaan Usmani dan disiplin yang keras. 

Mulai dari abad ke-17, Yenisseri menguasai suasana politik Kerajaan ini. Sultan-

sultan yang tak disukai mereka jatuhkan dan dibunuh. Sebagai contoh Sultan 

Salim III (1789-1807) yang ingin mengadakan pembaharuan, diantaranya 

dalam lapangan militer, ditentang. Ia jatuhkan dan dibunuh pada tahun 1807. 

Tantangan lain datang dari pihak kaum ulama. Ide-ide baru yang 

didatangkan dari Eropa bertentangan dnegan paham-paham tradisional yang 

terdapat di kalangan umat Islam. Demokrasi umpamanya, yang dikehendaki 

pemilihan wakil-wakil di Parlemen oleh rakyat dan demikian juga pemilihan 

kepala Negara tidak sesuai dengan tradisi pemerintahan Kerajaan-kerajaan 

Islam. Menurut tradisi Sultan, Sultan tidak dipilih karena mempunyai hak waris 

dan kaum ulama serta pemuka-pemuka lain diangkat oleh Sultan sebagai 

pembantu. Sultan mempunyai kekuasaan absolut. Ide-ide yang bertentangan 

dengan tradisi oleh kaum ulama dianggap berjalanan dengan ajaran Islam. 

Selain itu, penulis-penulis Eropa yang belum lupa akan perang salib dan 

pemerintahan militer Kerajaan Usmani di Eropa Timur menuliskan karangan-

karangan yang menentang Islam. Hal ini membuat kaum ulama curiga terhadap 

segala apa yang datang dari Barat. Dengan demikian pembaharuan yang 

berorientasi ke Barat dicurigai, apalagi kalau usaha pembaharuan itu 

dijalankan oleh orang-orang bukan Islam. Kaum ulama curiga bahwa semua itu 

datang untuk menghancurkan Islam dan umatnya. 

Pembaharuan juga membawa perubahan-perubahan yang tidak 

menguntungkan bagi kaum ulama. Percetakan umpamanya, dapat membuat 

golongan penulis manuskripsi kehilangan sumber rezeki. Pendidikan Barat 

dapat menimbulkan golongan intelegensia baru yang menjadi saingan bagi 

kaum ulama. Dalam masyarakat tradisional hanya kaum ulamalah yang 

merupakan golongan intelegensia yang berpengaruh pada masyarakat. 

Dengan demikian, pembaharuan pertama di Kerajaan Usmani kurang 

membawa hasil yang diharapkan. Usaha pembaharuan di Kerjaan Usmani 

selanjutnya dilaksanakan dengan dimulainya periode modern ketika golongan 

Yenisseri dihancurkan leh Sultan Mahmud II. Pembaharuan kedua inilah 

akhirnya yang membawa pembaharuan-pembaharuan serta perubahan-

perubahan besar di Kerajaan Usmani (Turki). 

140



 
 

Pada dasarnya pembaharuan di Turki dilakukan oleh tiga golongan, 

yaitu: golongan Barat, Islam dan golongan Nasionalisme. 

Untuk memahami pembaharuan yang sebagaimana yang diharapkan 

oleh masing-masing golongan, harus mengetahui lebih dahulu identitas 

masing-masing golongan. Identitas masing-masing dapat diketahui dan dikenal 

dari pandangan mereka tentang kelemahan yang dialami Kerajaan Usmani dan 

obat usaha yang dianjurkan untuk mengatakan kelemahan itu. 

Pertama, golongan Barat, yaitu golongan yang ingin mengambil 

peradaban Barat sebagai model dasar pembaharuan di Kerajaan Usmani 

(Turki). 

Dua pemimpin terkemuka dari golongan Barat adalah Tewfik Fikret 

(1867-1951) dan Dr. Abdullah Jewdat (1869-1932). Tewfik Fikret, seorang 

sastrawan, dalam tulisannya banyak menyerang tradisi lama, termasuk 

didalamnya paham-paham keagamaan tradisional. Umat di masa itu banyak 

dipengaruhi oleh paham fatalisme. Allah, dalam paham fatalism, tergambar 

sebagai Tuhan yang bersifat tidak adil. Dan dapat diserupakan dengan raja yang 

zalim. Paham ketuhanan serupa itu diserang oleh Tawfik Fikret, yang pada 

akhirnya membuat ia dicap sebagai musuh agama. 

Dr. Abdullah Jewdat adalah seorang pendiri dari Perkumpulan 

Persatuan dan Kemajuan. Bersama dengan pemimpin-pemimpin Turki Muda 

lainnya ia lari ke Eropa dan menetap di Geneve. Di kota ini ia menerbitkan 

makalah Ijtihad, yang kemudian menjadi orang utama dari golongan Barat. 

Seperti halnya Pangeran Sahabuddin, ia juga berpendapat bahwa yang perlu 

diubah di Kerajaan Usmani bukanlah Sultan, tetapi sistem sosialnya. Kelemahan 

Kerajaan Usmani dan juga umat Islam seluruhnya, terletak pada kejahilan, 

kemalasan, kepercayaan terhadap superstisi, dan kepatuhan pada ulama bodoh 

yang semuanya dianggap adalah ajaran Islam. Jewdat juga dipandang sebagai 

musuh Islam. 

Menurut golongan Baratm sebab dari kelemahan Kerajaan Usmani 

terletak pada orang Turki sendiri. Mereka buta, jahil, sehingga menjadi bangsa 

yang mendur. Tradisi mereka dan institusi-institusinya yang telah ketinggalan 

zaman, mata yang tidak mau melihat kenyataan dan akan pikiran yang tidak 

mau berpikir, semua tiu menyebabkan kemunduran Kerajaan Usmani. Menurut 

golongan Barat, di depan mata mampu melihat dan berpikir secara bebas. 

141



 
 

Selubung yang menutupi adalah syareat yang telah menguasai segala segi 

kehidupan bangsa Turki. 

Menurut golongan Barat, obat yang manjur untuk penyakit bangsa Turki 

adalah obat yang pernah digunakan oleh dunia Barat dalam menghilangkan 

penyakit-penyakit mereka. Dunia Barat bagaikan guru, sebagai murid yang 

mengharapkan kemauan, orang Turki harus mencintai guru, yakni mencintai 

ilmu-ilmu pengetahuan. Peradaban Barat yang maju harus diambil, kalau Turki 

ingin menjadi bangsa yang maju. 

Pandangan yang diajukan oleh golongan Barat ini, ingin menjadikan 

modern di Barat sebagai model yang ditiru. Hanya saja mereka membuat 

perbedaan mengenai institusi-institusi yang dipahami oleh bangsa Turki, dan 

membagi ajaran menjadi dua, yaitu Islam yang asli dan Islam yang sudah rusak 

oleh zaman. Mereka menentang Islam yang rusak. 

Kedua, golongan Islam yang mengharapkan Islam sebagai dasar 

pembaharuan di Turki. Golongan kedua ini merupakan lawan terkeras dari 

golongan pembaharu Barat. Golongan Islam ini terdiri dari beberapa kelompok 

dan sebagai kelompok yang terkuat adalah kelompok Sirati Mustakim, yang juga 

sebagai nama makalah mereka yang kemudian diganti nama Sabil Al-Rasyad. 

Tokoh paling terkemuka ada golongan kedua pembaharuan di Turki 

adalah Mehmed Akif (1870-1936). Kemajuan bangsa Jepang menjadi perhatian 

baginya. Menurutnya orang-orang Jepang maju karena mengambil ilmu 

pengetahuan serta teknologi Barat, tetapi menolak adat-istiadat mereka. Orang 

Islam atau bangsa Turki juga harus meniru cara Jepang dalam mengambil ilmu 

pengetahuan dari Barat. 

Menurut tokoh golongan ini, karena kaum intelegensia Turki, yakni 

golongan Barat, penyebab kelemahan tersebut bukanlah syariat, karena agama 

tidak pernah menjadi penghalang bagi kemajuan. Penyebab kelemahan, dalam 

pendapat mereka justru hal sebaliknya, yaitu keadaan syariat tidak dijalankan 

lagi di Kerajaan Usmani. Oleh sebab itu, obatnya ialah memberlakukan syariat 

untuk segala aspek kehidupan rakyat Turki. Dan yang mereka maksud dengan 

syariat, tampaknya, ialah hukum fikih.  Golongan ini pernah mengajukan kepada 

Parlemen, yaitu pada tahun 1909, untuk membuat fikih sebagai hukum di 

Kerajaan Usmani. 

Ketiga, golongan Nasuionalis Turki, Zia Gokalp menerangkan bahwa 

kelemahan Kerajaan Usmani disebabkan oleh keengganan umat Islam 

142



 
 

mengakui adalah pembaharuan kondisi kehidupan mereka. Disamping itu, 

mereka tidak mau melihat perlunya diadakan interpretasi baru yang sesuai 

dengan kondisi zaman terhadap ajaran-ajaran dasar Islam. 

Sebab lain dalam kelemahan Kerajaan Usmani adalah hilangnya 

kebudayaan nasional Turki karena dikalahkan oleh peradabahn Islam. Obat 

untuk mengobati keadaan ini adalah menghilangkan institusi-institusi 

tradisional yang using dan tidak berfaedah lagi karena peradaban Islam yang 

menimbulkan institusi-institusi tersebut telah mengalami kemunduran. 

Sungguhpun demikian, kebudayaan nasional yang dihidupkan kembali 

itu harus dijiwai oleh ajaran Islam. 

Salah satu tokoh terkemuka dari golongan nasionalis ini adalah Zia 

Gokalp (1875-1924). Ia lahir dengan nama Mehmed Zia di Diyarbakr. Ia masuk 

salah satu sekolah tinggi modern di Diyarbakr untuk memperoleh ilmu 

pengetahuan modern dan belajar bahasa Perancis. Dari pamannya ia belajar 

bahasa Arab serta Persia dan pengetahuan tentang agama Islam, termasuk di 

dalamnya teologi filsafat dan tasawwuf. Selanjutnya, ia meneruskan studi di 

sekolah Dokter Hewan di Istambul. Disana ia menjadi anggota dari Pekumpulan 

Persatuan dan Kemajuan. Pada tahun 1807 ia ditangkap dan diasingkan ke 

Diyarbakr. 

Pada tahun 1908, setelah berhasilnya gerakan Turki Muda dalam 

menghidupkan kembali institusi 1876, ia diangkat menjadi dosen di Diyarbakr 

dan banyak menulis artikel. Setahun kemudian ia pergi ke Salonika untuk 

menghadiri konferensi Perkumpulan Persatuan dan Kemajuan dan diangkat 

menjadi salah satu anggota dari Komite Pusat. Selama di Salonika ia mempunyai 

hubungan yang erat dengan golongan penulis Turki Muda yang ingin 

memodernkan bahasa dan Sastra Turki. 

Pada tahun 1912, ia diangkat sebagai guru besar ilmu sosial di 

Universitas Istambul. Di sinilah ia berkenalan dengan kaum imigran Turki dari 

Rusia dan terpengaruh pada ide Pan-Turkisme mereka. Setelah Perang Dunia I, 

ia diasingkan oleh Inggris ke Malta dan dibebaskan tiga tahun kemudian. Ia 

menggabungkan diri dengan gerakan Mustafa Kemal dan pada tahun 1923 

diangkat menjadi anggota Majelis Nasional Agung. Setahun kemudian ia 

meninggal dunia. 

Kesadaran nasionalisme Turki di Kerajaan Usmani timbul pada 

pertengahan abad ke-19. Kerajaan Usmani yang daerah kekuasaannya meliputi 

143



 
 

daerah-daerah Arab sebelah Timur dan daerah-daerah Eropa Timur di sebelah 

Barat mempunyai rakyat yang terdiri atas berbagai bangsa yang menganut 

berbagai agama. 

Pada awalnya, agama yang dijadikan kriteria untuk membedakan rakyat 

yang beraneka ragam kebangsaannya. Rakyat dikelompokkan menurut 

agamanya masing-masing. Istilah miller berasal dari bahasa Arab miller dipakai 

untuk mengelompokkan dan berarti agama, seperti miller Islam, miller Kristen, 

miller Yahudi, dan sebagainya. 

Rakyat Turki dan rakyat Arab belum menyadari adanya perbedaan 

bangsa antara mereka karena sama-sama memeluk agama Islam. 

Pada penghujung akhir abad ke-18 perasaan nasionalisme bangsa-

bangsa Eropa Timur yang berada dalam kekuasaan Kerajaan Usmani mulai 

timbul. Mereka mulai berusaha untuk memperoleh kemerdekaan masing-

masing. Orang Turki dan Eropa berbeda-beda bukan hanya dalam bangsa, 

tetapi juga dalam agama. 

Akhirnya muncul gerakan Usmani Muda yang mencoba 

mempertahankan keutuhan Kerajaan Usmani dengan mengembangkan ide 

Usmanisme. Orang Barat di Eropa Timur dan orang Turki berbeda dalam agama 

dan bangsa, tetapi keduanya berasal dari satu Negara. Di dalam Parlemen yang 

mereka rencanakan, semua bangsa yang berada dibawah kekuasaan Kerajaan 

Usmani mempunyai wakil masing-masing. Semua rakyat mempunyai 

kedudukan yang sama. Ide Usmanisme juga dianut oleh sebagian dari Turki 

Muda. Tetapi ide ini tidak popular di Eropa Timur. Sementara itu, berbagai 

bangsa di sana dapat memerdekakan diri dari kekuasaan Kerajaan Usmani. Ide 

Usmanisme akhirnya hancur. 

Sebagai gantinya timbul ide Islamisme. Semua rakyat yang beragama 

Islam di Turki, Arab dan lain-lain yang berada di bawah kekuasaan Kerajaan 

Usmani memiliki satu nasionalisme. Tetapi ide ini juga tidak dapat diwujudkan 

karena bangsa Arab menentang kekuasaan Kerajaan Usmani dan di permulaan 

abad kedua puluh sebagian bangsa memperoleh kemerdekaan dan sebagian 

lagi jatuh ke bawah kekuasaan Inggris, Perancis dan Itali. 

Sebagai reaksi terhadap perkembangan ini timbul ide Pan-Tiranisme 

atau Pan-Turkisme. Semua orang Turki baik yang ada di Kerjaan Usmani, 

maupun yang berada dibawah kekuasaan Rusia di Kazan, Krimea dan 

Azarbaijan merupakan satu bangsa. Ide ini dimunculkan pertama kali oleh 

144



 
 

orang-orang Turki yang berasal dari daerah Rusia, terutama Yusuf Akcura 

(1876-1922). 

Yusuf Akcura pindah ke Istambul bersama orang tuanya dan masuk 

Sekolah Militer, kemudian ia lari ke Perancis dan disana belajar ilmu 

pengetahuan politik. Ia menyadari bahwa ketiga unsure Kerajaan Usmani, yaitu 

rakyat Turki, rakyat Islam, dan rakyat bukan Islam, mempunyai kepentingan 

yang berlainan bahkan bertentangan. Aspirasi nasional rakyat Islam Turki dan 

rakyat Turki serta rakyat bukan Islam tak dapat dibendung lagi. Orang Turki 

harus memikirkan kepentingan mereka sendiri. Ia menganjurkan persatuan 

bagi semua rakyat Turki, baik yang ada di Kerajaan Usmani maupun yang 

berada diluarnya. Persatuan ini semakin kuat karena diikat oleh perasaan satu 

agama dan satu bangsa. Tetapi ia menyadari bahwa persatuan ini mendapat 

tantangan dari Rusia. Di samping itu kesadaran nasional di kalangan orang 

Turki sendiri belum mendalam. 

Ide ini memang tidak praktis maka timbullah ide nasionalisme Turki. 

Sekarang bukan lagi Pan-Turkisme, tetapi Turkisme yang lebih kecil ruang 

lingkupnya. Orang-orang Turki yang berada di Kerajaan Usmani merupakan 

satu nasionalisme. Ide ini mulai terdapat pada pemikiran Zia Gokalp. 

Menurut pendapat Zia Golkalp, nasionalisme didasarkan bukan atas 

bangsa (rase) seperti yang dipahami oleh Pan-Turkisme, tetapi atas 

kebudayaan. Ia membedakan antara kebudayaan dan peradaban. Menurutnya 

kebudayaan bersifat unik, nasional, sederhana, subjektif dan timbul dengan 

sendirinya. Sedangkan peradaban bersifat lebih umum, internasional, objektif 

dan diciptakan. Dia menerangkan, kebudayaanlah yang memperbedakan suatu 

bangsa dengan bangsa yang lain. Karena itulah bangsa-bangsa yang mempunyai 

kebudayaan berlainan dapat mempunyai peradaban yang sama. Maka timbul 

istilah peradaban Barat dan Peradaban Timur. Peradaban Barat tidak hanya 

milik suatu bangsa saja, tetapi mencakup berbagai bangsa yang ada di dunia, 

demikian pula sebaliknya. Namun, peradaban Barat berlainan dengan 

peradaban Timur. 

Dengan demikian, kebudayaan Turki Kerajaan Usmani dan kebudayaan 

Turki di Rusia berbeda. Kerajaan Usmani merupakan satu unit nasional 

tersendiri, demikian halnya dengan Turki Rusia. Dalam penjelasan Halid Edib, 

disebutkan bahwa nasionalisme Turki terbatas pada Turki Kerajaan Usmani 

yang dibatasi oleh kekuasaan gegrafis Republik Turki. 

145



 
 

Dibawah ini beberapa ulasan mengenai tiga golongan pembaharuan di 

Turki dalam berbagai pandangan. Golongan Barat maupun golongan nasionalis 

Turki tidak mengabaikan Islam dan pemikiran pembaharu mereka. Keduanya 

menginginkan pembaharuan dalam Islam dan bukan di luar Islam. Dalam hal 

ini, mereka sepaham dengan golongan Islam. Perbedaan mereka dalam 

golongan ialah bahwa golongan Islam dalam pembaharuannya bersifat 

tradisional, sedangkan kedua golongan lainnya bersifat modernis. Golongan 

Islam ingin mempertahankan tradisi dalam Islam, sedangkan golongan Barat 

dan nasionalis Turki mengadakan interpretasi baru terhadap ajaran-ajaran 

dasar Islam, sehingga timbullah institusi-institusi baru sebagai ganti institusi-

intitusi tradisional dan usang. Sementara itu perbedaan dasar antara golongan 

Barat dan golongan Nasionalis Turki adalah golongan Barat ingin 

mempertahankan keutuhan Kerajaan Usmani, sedangkan golongan Nasionalis 

Turki tidak mementingkan hal itu lagi, mereka telah berpikir kea rah Negara 

Nasional Turki. 

Negara merupakan intitusi terpenting yang harus mendapat 

pembaharuan. Dalam konstitusi 1876, tercantum bahwa agama Kerajaan 

Usmani ialah Islam. Maka ditinjau dari segi tersebut Negara ini telah melupakan 

agama Islam. Menurut golongan Islam, Kerajaan Usmani belum merupakan 

Negara Islam, karena belum melaksanakan syariat seluruhnya dalam mengatur 

Negara dan masyarakat. Yang disebut Negara Islam ialah Negara yang 

melaksanakan syariat. Hukum diluar hukum Tuhan tidak diakui. Konstitusi 

tidak diperlukan, karena dalam Islam, menurut pendapat mereka, hukum 

Tuhanlah yang merupakan Undang-Undang Dasar. Pengadaan Konstitusi 

19876 merupakan perbuatan yang salah. Konstitusi itu tidak sesuai dengan 

kondisi sosial dan politik Negara dan juga tidak sejalan dengan keyakinan dan 

kejiwaan rakyat Turki, bahkan membahayakan wujud Kerajaan Usmani sendiri. 

Parlemen merupakan sumber dari segala problema yang sedang dihadapi. 

Dalam Islam pembuat hukum hanyalah Tuhan, dan yang berkompeten 

membuat interpretasi dan perincian tentang hukum Tuhan adalah ulama dan 

bukan Parlemen. Dengan demikian, Negara dalam paham mereka haruslah 

diatur oleh kaum ulama. Disini konsep dinu-devlet, yaitu persatupaduan antara 

agama dan Negara, mencapai kesempurnaannya. Pemisahan antaragama dan 

Negara tidak mungkin dilaksanakan. Raja Usmani sebagai Khalifah adalah 

Kepala dalam bidang keagamaan dan sebagai Sultan merupakan Kepala dalam 

146



 
 

bidang kenegaraan. Pemisahan antara agama dan Negara akan berarti bahwa 

didalam suatu Negara akan terdapat dua kepala yang berkuasa penuh, satu 

Khalifah dan satu lagi Sultan. 

Golongan Barat tidak sependapat dengan konsep kenegaraan tersebut, 

menurut mereka, Negara harus bersifat sekuler yakni harus dipisahkan dari 

agama, seperti di Negara-negara Barat. Namun, konsep mereka menganai 

pemisahan tersebut kurang jelas karena masih terikat pada ajaran Islam. 

Karena mengaruh agama yang kuat dalam masyarakat, maka mereka 

menganjurkan supaya sekulerisasi diadakan bukan terhadap negara, tetapi 

terhadap masyarakat. 

Sementara itu, golongan nasionalis Turki juga mengalami kesulitan yang 

sama dalam menjabarkan pelaksanaan untuk misahkan antara kekuasaan 

spiritual Khalifah dan kekuasaan duniawi Sultan. Maka mereka menyatakan, 

kalau negara tak bisa dipisahkan dari agama, maka agamalah yang harus 

dipisahkan dari negara. 

Sebagaimana telah disebutkan, bahwa golongan Barat bukanlah anti-

Islam. Menurut salah seorang pemuka mereka. Kilczade Hakki, yang mereka 

tentang bukanlah agama Islam, namun kefanatikan para ulama Islam Turki. 

Musuh Islam bukanlah di Eropa, tetapi di Madrasah-madrasah dan Biro 

Syaikh Al-Islam. Agama di samping mengandung ajaran moral yang luhur, 

sangat efektif untuk mengontrol keinginan manusia berbuat tidak baik. Ke 

dalam tubuh madrasah harus dimasukkan ilmu pengetahuan modern, dan 

ulama yang berpandangan luas dan modern harus diwujudkan. Agar rakyat 

Turki mudah memahami ajaran Islam. Al-Qur’an harus diterjemahkan ke dalam 

bahasa Turki. 

Dari golongan Nasionalis Turki, Zia Gokalp mengadakan pemisahan 

antara diyanet, termasuk di dalamnya I’tikat (keyakinan) serta ibadat dan 

mualamat (hubungan sosial). Menurutnya hukum yang terdapat dalam 

muamalat berasal dari adat yang kemudian diperkuat oleh wahyu Al-Qur’an. 

Namun, sebagai adat ada yang berubah atau bahkan lenyap. Dengan lenyapnya 

adat, wahyu yang bersangkutan tidak berlaku lagi, syariat harus berubah 

menurut perubahan yang dialami adat. Karena adat bersifat dinamis, maka 

syariat pun harus bersifat dinamis. Ibadah dan muamalat yang menyatu dalam 

buku-buku fiqih harus dipisahkan, sehingga hukum ibadat menajdi wewenang 

kaum ulama dan hukum muamalat menjadi urusan negara. 

147



 
 

Lahirnya konstitusi yang ditandatangani pada tahun 1876 

menyebabkan kekuasaan Syeikh Al-Islam bertambah kuat dan daerah 

kekuasaan lingkungannya pun bertambah luas. Ia tidak hanya memiliki 

kekuasaan eksekutif, tetapi juga kekuasaan judikatif dan legislatif. Menurut 

tradisi, pendapat salah satu dari empat mazhab yang dipilih oleh Syeikh Al-

Islam dan telah disetujui oleh Sultan, mempunyai kekuatan hukum di Kerajaan 

Usmani. 

Menurut golongan Barat kedudukan wanita harus diperbaharui. Karena 

rendahnya status wanita dalam masyarakat Turki merupakan salah satu 

penyebab kelemahan Kerajaan Usmani, kerudung dianggap sebagai symbol 

kerendahan status wanita. Jewdat dalam pembaharuannya memakai motto 

Buka Al-Qur’an dan buka kerudung wanita.91 Menurutnya, poligami 

merendahkan kedudukan wanita, sebab itu perlu dihilangkan. Golongan Barat 

menginginkan persamaan status antara wanita dan kaum pria. 

Ide-ide yang diajukan oleh golongan Barat ini ditentang oleh golongan 

Islam. Kebebasan yang diberikan orang Barat kepada kaum wanita bukan 

meningkatkan status mereka, melainkan menjatuhkan status kaum wanita. 

Ketinggian martabat wanita diperoleh  bila menjalankan syariat. Pembukaan 

kerudung dan pergaulan wanita dengan pria secara bebas menyebabkan 

kedekatan moral. 

Musa Kazim salah seorang dari golongan Islam menyatakan bahwa 

wanita dapat diberi hak dan status yang sama, karena wanita bersifat 

emosional. Kalau kaum wanita diberi hak pergi ke Mahkamah untuk mengurus 

soal perceraian, maka tidak akan ada lagi rahasia keluarga. 

Penolakan lain juga disampaikan oleh tokoh Islam Said Halim. 

Menurutnya, sejarah telah membuktikan berkali-kali, bahwa jatuhnya 

peradaban disebabkan oleh kebebasan dan keluasan yang diberikan kepada 

kaum wanita. 

Golongan nasionalis yang diwakili Zia Gokalp juga menginginkan adanya 

pembaharuan dalam status kaum wanita. Wanita harus diikutsertakan dalam 

pergaulan sosial dan kehidupan ekonomi. Mereka harus diberi status yang 

sama dalam hal pendidikan, perceraian, dan warisan, poligami harus 

dilenyapkan. Ia mengungkapkan argument sebagai berikut : Tidak seorang pun 

 
91 N. Berkes. The Development of Secularisme in Turkey, Mantreal, Mc, Gill University 

Press. 1964, halaman 385. 

148



 
 

dari Imam yang empat berpendapat bahwa akalu diadakan larangan terhadap 

apa yang diperbolehkan, larangan itu akan bertentangan dengan syariat. Dari 

kenyataan ini dapat diambil kesimpulan sebagai berikut : kalau negara 

mengadakan larangan terhadap apa yang dibolehkan, larangan itu bersifat 

mengikat. Ibadah (keadaan membolehkan) bukanlah urusan syariat, karena 

ibadah tidak termasuk dalam hukum, yang diturunkan Tuhan dan tidak pula 

dalam hukum yang dihasilkan ijtihad ulama. Ibadah mengandung arti tidak 

adanya hukum, kalau tidak, makan, minum dan sebagainya akan menjadi 

persoalan hukum. Oleh karena itu, soal ibadah, poligami, pernikahan, dan 

perceraian tidak termasuk dalam bidang syariat. Inilah argument yang dipakai 

oleh golongan nasionalis untuk menghancurkan poligami  dari masyarakat 

Turki. Dengan argument itu, mereka menyatakan bahwa penghapusan tidak 

bertentangan dengan ajaran agama.92 

Dalam hal pendidikan, golongan nasional Zia Gokalp mengatakan bahwa 

adanya krisis moral dalam masyarakat Turki disebabkan lemahnya pengaruh 

agama dalam kehidupan orang Turki. Sungguhpun demikian, obatnya tidak 

terletak dalam pendidikan agama, karena agama tidak lagi merupakan sumber 

nilai-nilai. 

Masyarakat Turki sedang mengalami perubahan dari bentuk 

masyarakat amat menjadi masyarakat nasional. Di dalam tiga bentuk sekolah 

yang ada, yaitu sekolah modern, sekolah asing, dan madrasah telah dimasuki 

perubahan Barat dan Islam. Keberadaan peradaban tersebut menentang 

kebudayaan Turki yang terdapat di kalangan masyarakat yang tidak 

bersekolah. Ketiga sekolah tersebut hanya mempunyai daya meniru apa yang 

datang dari luar dan kurang kreatif. Sebab itu pembaharuan dalam bidang 

pendidikan haruslah didasarkan atas nilai-nilai sekuler baru yang bersumber 

pada kebudayaan nasional. 

Pada dasarnya golongan Islam tidak menentang pemasukan ilmu 

pengetahuan Barat ke madrasah tradisional. Mereka menentang nilai-nilai 

sekuler melalui pendidikan. Menurut mereka, madrasah tradisional harus 

dipertahankan keberadaannya karena hilangnya madrasah ini membawa 

dampak dekadensi moral. Hanya agamalah yang dapat menyelamatkan 

 
92 Prof. Dr. Harun Nasional, op.cit., halaman 138. 

149



 
 

masyarakat dari keruntuhan. Oleh karena itu, mereka ingin membuat 

pendidikan lebih kuat dan banyak pelajaran ke-Islamannya. 

Kemunduran dalam bidang perekonomian menurut golongan Barat, 

disebabkan keengganan orang Turki untuk menerima peradaban Barat dan 

tetapnya mereka berpegang pada tradisi dan institusi yang sudah usang. 

Ekonomi dapat ditingkatkan dengan menerima sistem Barat dengan corak 

kapitalisme, liberalism, dan individualism. Sikap patalisme dari ketimuran 

harus dirubah. 

Ahmad Hazmi dari golongan Islam menganjurkan supaya rakyat Turki 

meningkatkan perekonomian dengan mempelajari dasar-dasar dan hukum 

ekonomi modern. Namun, ia menentang paham kapitalisme dan individualism 

yang terdapat pada sistem perekonomian Barat. Ia juga menolak sistem 

sosialisme dan komunisme, karena baik kapitalisme maupun sosialisme 

termasuk keadaan buruk yang ditimbulkan oleh peradaban Barat. 

Pembaharuan ekonomi yang diharapkan golongan Islam sangat terbatas. 

Mereka lebih banyak mempertahankan status quo dari pada mengadakan 

perubahan. 

Adapun golongan nasionalis Turki, dalam pembaharuan ekonomi, tidak 

sependapat seluruhnya dengan golongan Islam. Di samping itu, golongan 

nasionalis menganggap bahwa bunga uang bukanlah riba. Unsur riba terdapat 

dalam jual beli atau tukar menukar uang. Adapun bunga uang karena sebagai 

penyewaan uang bukan termasuk riba. 

Secara ringkas dapat dipahami dari uraian-uraian diatas bahwa 

pembaharuan yang dilakukan oleh tiga kelompok pembaharu Turki yakni, 

golongan Barat, Islam dan Nasionalis menghendaki agar Kerajaan Usmani atau 

Turki menjadi bangsa yang lebih maju. 

Hanya cara dan konsepnya yang masing-masing pembaharu berbeda 

satu dengan yang lainnya. Misalnya golongan Islam menghendaki Kerajaan 

Usmani menjadi sempurna sifat ke-Islamannya. 

Adapun golongan Barat dan Nasionalis, sekalipun telah banyak 

dipengaruhi ide-ide sekuler, tetapi karena masih terikat pada agama belum 

berhasil mengubah Kerajaan Usmani menjadi negara sekuler sebagaimana yang 

mereka harapkan. 

 

4. Mustafa Kemal dan Sekularisme 

150



 
 

Kerajaan Usmani dibawah kebijakan Pemerintahan Perkumpulan 

Persatuan dan Kemajuan penjelmaan Turki Muda membawa Kerajaa Usmani 

(Turki) terjerat dalam Perang Duia I. Pemerintahan yang pro-Barat ini memilih 

dan memihak Jerman sebagai sekutunya. 

Dalam perang tersebut, Jerman adalah pihak yang menderita kalah. 

Kekalahan Jerman sebagai sekutu Turki pada Perang Dunia I menyudutkan 

pemerintahan Perkumpulan Persatuan dan Kemajuan di Turki pada pilihan 

yang sulit. Karena peristiwa dalam negeri Turki akhirnya Kabinet Turki Muda 

mengundurkan diri dan selanjutnya dibentuklah kabinet baru yang dipimpin 

Ahmed Izzet Pasya. 

Para pemuka kabinet yang mengundurkan diri seperti Talut Pasya, 

Enver Pasya, dan Jemel Pasya lari ke Eropa. Kemudian karbinet yang baru 

mengadakan perjanjian dengan pihak yang menang dalam perang yakni Inggris, 

Perancis dan Amerika. 

Dengan demikian, kehadiran tentara sekutu tidak dapat ditolak, hingga 

menduduki bagian-bagian tertentu dalam Kota Istambul. Kemudian pada 

tanggal 15 Mei 1919 datang kapal-kapal perang Inggris, Perancis dan Amerika 

yang diboncengi oleh tentara Yunani.  

Yunani bermaksud membangun kembali kerajaan lama. Beberapa 

daerahnya telah berates-ratus tahun dikuasai oleh Kerajaan Usmani. Kemudian 

daerah-daerah di Eropa Timur dan Arab juga timbul gejolak untuk memisahkan 

diri. 

Dalam suasana demikian, muncul Mustafa Kemal, seorang pemimpin 

Turki baru, yang menyelamatkan Kerajaan Usmani dari kehancuran total dan 

bangsa Turki dari penjajahan Eropa. Ia adalah pencipta Turki modern dan atas 

jasanya ia mendapat gelar Attaturk (Bapak Turki). Ia lahir di Salonika pada 

tahunu 1881, orang tuanya Ali Riza bekerja sebagai pegawai biasa di salah satu 

Kantor Pemerintah di kota itu. Ibunya bernama Zubeyde, seorang wanita yang 

perasaan keagamaannya sangat dalam. 

Takkala dipindahkan ke suatu desa di lereng gunung Olimpus. Ali Riza 

berhenti dari pekerjaannya sebagai pegawai Pemerintah dan membuka 

lapangan perdagangan kayu. Di daerah itu memang banyak terdapat kayu. 

Tetapi dagangannya banyak di ganggu oleh kaum perampok yang berkeliaran 

di daerah itu. Ia pindah ke perusahaan lain, tetapi gagal. Dalam keadaan susah, 

ia ditimpa penyakit dan tak lama kemudian meninggal dunia. 

151



 
 

Pada permulaan masa belajarnya, atas desakan ibunya, ia dimasukkan 

ke madrasah, tetapi karena tidak senang belajar disana, ia selalu melawan guru. 

Ia kemudian dimasukan orang tuanya ke sekolah dasar modern di Salonika. 

Selanjutnya, ia memasuki Sekolah Militer Menengah atas usahanya sendiri. 

Dalam usia empat belas tahun, ia tamat dari sekolah ini dan meneruskan 

pelajaran pada Sekolah Latihan Militer di Monastiri. Pada tahun 1899, setelah 

menyelesaikan pelajaran di Sekolah Latihan Militer, ia memasuki Sekolah 

Tinggi Militer di Istambul. Ijazahnya ia peroleh enam tahun kemudian ia 

mendapat pangkat kapten. 

Ketika belajar, Mustafa Kemal sudah mengenal politik melalui temannya 

yang bernama Ali Fethi. Dialah yang mendorongnya untuk memperkuat dan 

memperdalam pengetahuannya tentang bahasa Perancis, sehingga ia dapat 

membaca karangan filosof-filosof Perancis seperti Rousseau, Voltaire, Ausguste 

Comte, Montesquie, dan lain-lain. Di samping itu, sejarah dan sastra juga 

menarik perhatiannya.93 

Takkala Mustafa Kemal belajar di Istambul, terjadi penolakan terhadap 

kekuasaan Sultan yang absolut, yakni Sultan Abdul Hamid. Pada saat itu, 

perkumpulan rahasia dari berbagai kalangan masyarakat terbentuk. Mustafa 

berserta teman-temannya dari kalangan sekolah membentuk suatu komite 

rahasia dengan menerbitkan surat kabar yang ikut mendukung kritikan 

terhadap pemerintahan absolut Sultan. 

Setelah selesai belajar, ia terjun dalam bidang politik. Dari kegiatan 

politik yang ia lakukan menjadikan Mustafa bersama teman-teman 

seperjuangan ditangkap dan selanjutnya di masukkan ke dalam penjara selama 

beberapa bulan. Setelah itu, ia bersama-temannya diasingkan ke luar Istambul. 

Mustafa Kemal dan Ali Fuad di buang ke Suriah. 

Selama masa pembuangan, ia tidak melepaskan kegiatan politik dan 

sering mengadakan pertemuan dengan para pemuka yang dibuang ke negeri 

ini. 

Pada tahun 1906 terbentuklah perkumpulan vaton (tanah air). Mustafa 

Kemal menjabat sebagai perwira sehingga dapat berkunjung ke kota-kota lain. 

Untuk membentuk cabang-cabang di daerah lain, seperti Yaffam Yerusalem dan 

 
93 Ibid., halaman 143 

152



 
 

Beirut, ia tidak terlalu mengalami kesulitan, sehingga ia menemukan daerah 

yang strategis, yakni di Salonika. 

Cuti sakit yang diperolehnya, ia gunakan untuk mengunjungi kota 

kelahirannya, kesempatan itu juga tidak disia-siakan untuk membentuk cabang 

dari perkumpulan yang didirikan di Damsyik. Hanya saja nama cabang di 

daerah kelahirannya diubah menjadi vaton ve Hurriyet (tanah Air dan 

Kemerdekaan). 

Selanjutnya, pada tahun 1907 Mustafa Kemal dipindahkan ke Salonika 

untuk bekerja sebagai staf umum. Di daerah ini, Perkumpulan Persatuan dan 

Kemajuan telah terbentuk sekaligus merupakan pusat  Perkumpulan Persatuan 

dan Kemajuan. Perkumpulan Persatuan dan Kemajuan mempunyai pengaruh 

yang lebih besar dibandingkan perkumpulan van ve Hurriyet. Dengan berbagai 

pertimbangan, Mustafa Kemal turut menggabungkan diri dalam gerakan 

Perkumpulan Persatuan dan Kemajuan. Saat itu, ia tidak memegang peranan 

yang berarti karena belum dapat menandingi para seniornya seperti Enver, 

Talet dan Jewal. 

Pada saat dilangsungkannya konfrensi Perkumpulan Persatuan dan 

Kemajuan yang diadakan di Salonika, ia diberi kesempatan untuk 

mengeluarkan pendapatnya. Mustafa memberi isyarat tentang bergabungnya 

parta dan tentara menjadi satu dalam perkumpulan tersebut. Mustafa Kemal 

mempunyai pandangan bahwa: Penggabungan tersebut tidak menguntungkan 

dalam suatu perjuangan. Agar Negara dan Konstitusi dapat dipertahankan, 

diperlukan tentara yang kuat di satu pihak dan partai yang kuat di pihak lain. 

Perwira yang harus tunduk kepada dua kepala dapat menjadi prajurit yang 

tidak baik dan sekaligus juga politikus yang tidak baik. Ia akan mengabaikan 

kewajiban-kewajiban militernya sehingga mempermudah musuh mengadakan 

gerakan perlawanan, seperti yang diadakan oleh Sultan Abdul Hamid. Dalam 

pada itu, hubungannya dengan rakyat terputus dan terjadilah kekacauan politik 

sehingga timbullah perasaan tidak senang di kalangan rakyat. Perwira diberi 

alternative memilih, tinggal dalam partai dan keluar dari tentara, atau tinggal 

dalam tentara dan keluar dari partai. Selanjutnya, harus dikeluarkan undang-

undang yang melarang perwira menjadi anggota partai. Pendapatnya ini kurang 

mendapat sambutan dari konfrensi.94 

 
94 Lord Kinross, Biography of Mustafa Kemal father of Modern Turkey, New York, 

William Marrow and Company, 1965, halaman 47. 

153



 
 

Mustafa Kemal dan Ali Fathi tidak sependapat dengan politik yang 

dilakukan oleh Ever, Talet dan Jemal. Tanpa segan, Mustafa dan Ali 

mengeluarkan kritik terhadap tiga pemimpin tersebut. Selanjutnya tahun 1913 

Ali Fathi dibuang ke Sofia sebagai Duta, sedangkan Mustafa Kemal ikut sebagai 

Atase Militer. Disitulah Mustafa berkenalan langusng dengan peradaban Barat 

yang menarik perhatiannya, terutama pemerintahan parlementer. 

Tatkala pecah Perang Dunia I, Mustafa ditarik kembali menjadi Panglima 

Militer Devisi 19. Dalam medan pertempuran, ia mampu menunjukkan 

keberanian dan kecakapannya di daerah Gallipo dan daerah perbatasan 

Kaukakus. Karena kemampuan dan kecakapannya dalam medan pertempuran, 

ia dinaikkan pangkatnya dari Kolonel menjadi Jenderal. Mustafa juga menerima 

gelar Pasya. Hubungannya dengan para pemimpin Perkumpulan Persatuan dan 

Kemajuan, tetap kurang lancar. Mustafa menyalahkan politik Ever Pasya dan 

kawan-kawannya yang melibatkan Kerajaan Usmani dalam kancah Perang 

Dunia I. Ia pun mengundurkan diri dari perkumpulan tersebut. 

Selesai Perang Dunia I, Mustafa Kemal di angkat menjadi Panglima dari 

semua pasukan yang ada di Turki. Ia ditugaskan untuk membebaskan daerah-

daerah yang telah jatuh ke tangan sekutu, seperti Izmir dan Smyrna dari 

penguasa asing. Dengan bantuan dari kalangan rakyat yang membentuk 

gerakan-gerakan pembela tanah air, ia dapat memukul mundur musuh dan 

membebaskan daerah wilayah Turki dari penjajag asing. 

Kemudian bersama teman-teman yang berhaluan nasionalis seperti Ali 

Fuad, Rauf dan Refat, ia menentang perintah-perintah yang datang dari Sultan 

di Istambul, karena perintah itu banyak bertentangan dengan kepentingan 

Nasional Turki. Sultan Istambul saat itu masih berada di bawah pengaruh 

sekutu. 

Dalam keadaan seperti itu Mustafa Kemal melihat perlunya diadakan 

pemerintahan tandingan di Anatolia. Segera ia dengan rekan-rekannya 

mengeluarkan maklumat yang berisi pernyataan-pernyataan berikut : 

1) Kemerdekaan tanah air sedang dalam keadaan bahaya. 

2) Pemerintah di ibukota terletak dibawah kekuasaan Sekutu dan oleh karena 

itu tidak dapat menjalankan tugas. 

3) Rakyat Turki harus berusaha sendiri untuk membebaskan tanah air dari 

kekuasaan asing. 

154



 
 

4) Gerakan-gerakan pembela tanah air yang telah ada harus di koordinasikan 

oleh panitia nasional pusat. 

5) Untuk itu perlu diadakan kongres. 

Dengan tersiarnya pengumuman itu, Mustafa Kemal diperintahkan 

datang ke Istambul, tetapi  ia menolak sehingga ia dipecat dari jabatannya 

sebagai Panglima. Mustafa Kemal keluar dari dinas tentara dan ia diangkat oleh 

Perkumpulan Pembela Hak-hak Rakyat cabang Erzurum sebagai ketua. 

Kongres yang diadakan pertama kali di Erzurum menghasilkan untuk 

membela serta mempertahankan kemerdekaan dan keutuhan tanah air dan 

mengadakan rapat Majelis Nasional dalam waktu singkat. Kongres kedua 

diadakan di Sivas dan disini diputuskan Turki harus bebas dan merdeka dan 

selanjutnya dibentuk Komite Perwakilan Rakyat. Mustafa Kemal dipilih sebagai 

ketua. 

Dalam pada itu, juga diadakan pemilihan untuk Parlemen di Istambul 

dan golongan sosialis memperoleh mayoritas. Namun Parlemen tidak dapat 

bekerja karena selalu mendapat intervensi dari kalangan Sekutu dan akhirnya 

menunda pengadaan rapat sampai waktu tidak tertentu. Banyak dari 

anggotanya menggabungkan diri dengan Mustafa Kemal di Anatolia. 

Atas usaha Mustafa Kemal dan teman-temannya dapat dibentuk Majelis 

Nasional Agung pada tahun 1920. Dalam siding di Angkara, yang kemudian 

menjadi ibukota Republik Turki, ia dipilih sebagai Ketua. Dalam siding itu 

diambil keputusan-keputusan sebagai berikut : 

1) Kekuasaan tertinggi di tangan rakyat Turki. 

2) Mejelis Nasional Agung merupakan perwakilan rakyat tertinggi. 

3) Majelis Nasional Agung bertugas sebagai badan legislatif dan badan 

eksekutif. 

4) Majelis Negara yang anggotanya dipilih dari Mejelis Nasional Agung 

menjalankan tugas pemerintah. 

5) Ketua Majelis Nasional Agung merangkap jabatan Ketua Majelis Negara. 

Usaha yang dilakukan terus menerus oleh Mustafa Kemal berserta 

teman-temannya digolongkan nasionalis sehingga dia menguasai lingkungan 

sehingga sekutu mengakui mereka sebagai penguasa di Turki. Secara de facto 

dan de Yure, ditandatanganilah Perjanjian Lausanne pada tanggal 23 Juli 1923 

dan pemerintah Mustafa Kemal mendapat pengakuan secara luas dari 

internasional. 

155



 
 

Setelah perjuangan untuk memperoleh kemerdekaan dapat diraih, 

selanjutnya Mustafa Kemal menghendaki perjuangan baru lagi, yaitu 

perjuangan untuk memperoleh dan mewujudkan peradaban Barat di Turki. 

Untuk mewujudkan harapan tersebut, ia mengadakan proyek pembaharuan 

dalam skala besar. 

Pemikiran pembaharuan yang dilakukan oleh Mustafa Kemal 

dipengaruhi bukan hanya oleh ide-ide golongan nasionalis Turki saja, tetapi 

juga dipengaruhi oleh ide-ide golongan Barat. Menurutnya Turki dapat maju 

hanya dengan meniru Barat. 

Menurut Ahmed Agouglu, Mustafa Kemal Pasya dalam salah satu 

pidatonya menyatakan bahwa kelanjutan hiudp di dunia peradaban modern 

menghendaki agar masyarakat mengadakan perubahan dalam diri sendiri. 

Pada zaman yang ilmu pengetahuannya membawa perubahan terus menerus 

bagi bangsa yang berpegang teguh pada pemikiran dan tradisi tua dan usang, 

tidak dapat mempertahankan wujudnya. Masyarakat Turki harus diubah 

menajdi masyarakat yang mempunyai peradaban Barat dan segala kegiatan 

reaksioner harus dihancurkan. 

Lebih lanjut Ahmed Agouglu mengatakan bahwa, ketinggian suatu 

peradaban terletak pada keseluruhannya, bukan dalam bagian-bagian tertentu 

saja. Peradaban Barat dapat mengalahkan peradaban-peradaban lain, bukan 

hanya karena kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi saja, tetapi karena 

keseluruhan unsur-unsurnya, dan bukan unsur baiknya saja, tetapi juga unsur 

tidak baiknya. Peperangan  antara Barat dan Timur adalah peperangan antara 

dua peradaban, yaitu peradaban Barat dan peradaban Timur Islam. Dalam 

peradaban Islam, agama mencakup segala-galanya mulai dari pakaian, 

perkakas rumah, sekolah dan institusi. Turut campurnya Islam dalam segala 

lapangan kehidupan membawa kepada kemunduruan Islam, sedangkan Barat 

dengan dengan sekulerismenya menimbulkan peradaban yang tinggi. Jika 

berkeinginan untuk mempunyai wujud rakyat Turki harus mengadakan 

sekulerisasi terhadap pandangan keagamaan. 

Konsep nasionalisme menurut Mustafa Kemal adalah nasionalisme 

Turki yang terbatas pada daerah geografisnya, dan bukan ide nasionalisme 

yang luas. Daerag geografis Turki menurut Piagam Nasional tahun 1920 

ditetapkan bahwa Turki melepaskan tuntutan territorial  terhadap daerah-

daerah yang dahulu terletak dibawah kekuasaan Kerajaan Usmani kecuali 

156



 
 

daerah yang didalamnya terdapat mayoritas Turki Westernisme, sekularisasi, 

dan nasionalisme menjadi dasar pemikiran pembaharuan yang dilakukan 

Mustafa Kemal Pasya. 

Pembaharuan Mustafa terhadap bentuk negara dilakukan melalui 

sekularisasi. Pemerintahan dipisahkan dari agama. Sultan di Istambul memang 

tidak ada lagi, namun sekutu masing menganggapnya sebagai bangsa Turki. 

Oleh sebab itu, Sultan yang diundang untuk menghadiri perundingan 

perdamaian di Lausanne. 

Kemudian melalui sidang Majelis Nasional Agung yang telah 

dibentuknya, Mustafa menjelaskan bahwa Khalifah dan jabatan Sultan adalah 

terpisah. Khalifah berada di Baghdad (Pusat), sedangkan Sultan berada di 

daerah. Oleh karena itu, Turki juga harus dipisahkan. Akhirnya diputuskan 

untuk menghapuskan jabatan Sultan dan yang ada adalah Khalifah yang tidak 

mempunyai wewenang kekuasaan duniawi, tetapi hanya kekuasaan spiritual. 

Dengan demikian, Khalifah-khalifah di Istambul hanya merupakan 

lambang keislaman Turki. Penghapusan jabatan Sultan menghilangkan dualism 

pemegang kekuasaan  duniawi. Dengan berbagai jalan diplomatic yang 

ditempuh, bentuk negara disetujui melalui Konstitusi tahun 1921 menjadi 

Negara Republik, bukan kekhalifahan. Sebagai Presiden terpilih adalah Mustafa 

Kemal Pasya. 

Sekalipun bentuk negara telah berbentuk republic dan kepala negara 

adalah seorang presiden, namun Khalifah yang dipegang oleh Abdul Majid 

menimbulkan kekacauan karena masih melaksanakan praktek-praktek lama, 

yakni sebagai kepala negara, dengan mengirim atau menerima wakil-wakil 

negara. 

Selanjutnya, Mustafa berusaha menghapuskan jataban Khalifah, supaya 

dualism kepala negara dapat dihindari. Dengan perdebatan yang sengit melalui 

konperensi Majelis Nasional Agung pada tanggal 3 Maret 1924 diputuskan 

menghapuskan jabatan Khalifah. Khalifah yang menjabat saat itu diperintahkan 

meninggalkan Turki bersama keluarganya pergi ke Swiss. 

Dengan demikian, dualism kepala negara telah hilang. Langkah Mustafa 

selanjutnya adalah menghilangkan hubungan antara agama dan negara yang 

masih dijamin dalam konstitusi sebelumnya. Berkat perjuangan Mustafa, 

tercapailah harapannya untuk membentuk negara Turki sekuler pada tahun 

1937 setelah Mustafa menanamkan prinsip sekulerisme. 

157



 
 

Dengan terbentuknya negara sekuler Turki, lembaga-lembaga 

keagamaan yang terdapat dalam pemerintahan, seperti Biro Syaikh Al-Islam, 

Mahkamah Syariat dan sebagainya. Bersama itu pula dikeluarkan berbagai 

peraturan atau undang-undang baru. 

Westernisasi dan sekulerisasi yang dilakukan oleh pemerintahan 

Mustafa Kemal bukan hanya pada bidang institusi, tetapi mencakup bidang 

kebudayaan dan adat istiadat. Sebab itu pemakaian terbus dilarang pada tahun 

1925 dan sebagai gantinya dianjurkan pemakaian topi Barat. Pakaian 

keagamaan juga dilarang dan rakyat Turki harus mengenakan pakaian Barat, 

baik pria maupun wanita. Pada tahun 1935 dikeluarkan pula undang-undang 

yang mewajibkan warga negara Turki mempunyai nama belakang. Hari cuti 

resmi mingguan di ubah dari hari Jumat menjadi Hari Minggu. 

Melihat perkembangan sebagaimana tersebut diatas, Republik Turki 

merupakan negara sekuler. Walaupun begitu, apa yang diciptakan Mustafa 

Kemal belum negara yang betul-betul sekuler. Memang benar telah dihapus 

pemakaiannya dan pendidikan agama dikeluarkan dari kurikulum sekolah, 

tetapi Republik Turki Mustafa Kemal masih mengurus soal agama, melalui 

Departemen Urusan Agamam sekolah-sekolah Pemerintah untuk imam dan 

khatib dan Fakultas Illahiyah dari Perguruan Tinggi Negara, Universitas 

Istambul. 

Mustafa Kemal sebagai nasionalis dan pengagum peradaban Barat tidak 

menentang agama Islam. Baginya Islam adalah agama yang rasional  dan 

diperlukan oleh umat manusia. Namun, agama yang rasional ini telah dirusak 

oleh tangan manusia. Oleh karena itu, ia melihat perlunya diadakan 

pembaharuan dalam soal agama untuk disesuaikan dengan bumi Turki. Al-

Qur’an perlu diterjemahkan ke dalam bahasa Turki agar mudah dipahami 

rakyat Turki. Azan dalam bahasa Turmi mulai dilaksanakan pada tahun 1931. 

Fakultas Ilahiyat dibentuk untuk mempelajari pembaharuan yang diperlukan 

itu. Namun, usaha itu tak berhasil dan pemikiran untuk mengadakan 

pembaharuan dalam Islam melalui Pemerintahan ditinggalkan. 

Sekulerisasi yang dijalankan oleh Mustafa Kemal tidak menghilangkan 

agama. Sekulerisasinya berpusat pada kekuasaan golongan ulama dalam soal 

negara dan dalam soal politik. Oleh karena itu, pembentukan partai yang 

berdasarkan agama dilarang, seperti Partai Islam, Partai Kriste, dan sebagainya. 

Yang terutama ditentangnya adalah ide negara Islam dan pembentukan negara 

158



 
 

Islam. Negara mesti dipisahkan dari agama. Institusi-institusi negara, sosial, 

ekonomi, hukum, politik dan pendidikan harus dibebaskan dari kekuasaan 

syariat. Negara dalam pada itu, menjamin kebebasan beragama bagi rakyat. 

Paham Sekulerisme dan sekulerisasi yang dijalankan Mustafa Kemal 

mendapat tantangan, keras dari golongan Islam, tetapi ia berhasil 

melumpuhkannya. 

 Itulah pembaharuan yang telah dilakukan oleh Mustafa Kemal Pasya 

yang mewakili dari golongan nasionalis Turki. Ia meninggal dunia pada tahun 

1938. Usaha-usaha pembaharuan diteruskan oleh para pendukungnya. 

 

5. Kembali Pada Agama 

Pembaharuan-pembaharuan di Turki dalam usaha-usahanya untuk 

mempertahankan dan memajukan bangsa Turki dilakukan oleh tiga golongan 

yang mempunyai pandangan dan langkah yang berbeda-beda. 

Sebagaimana telah disebutkan diatas, golongan Islam yang didukung 

oleh para ulama menghendaki agar negara Turki (Kerajaan Usmani) menjadi 

negara Islam, dimana segala kekuatan hukum diatur oleh Syara’. Golongan 

Islam ini ingin mempertahankan Turki Usmani sebagai symbol kejayaan dan 

pemersatu umuat Islam sebagaimana yang telah dicapai sebelumnya. 

Oleh sebab itu, mereka menaruh curiga sebagai sikap kehati-hatian 

mereka terhadap pengaruh kebudayaan dan peradaban Barat yang datang. 

Mereka mempunyai pandangan bahwa pengaruh kebudayaan dan peradaban 

Barat yang tidak cocok dengan masyarakat Turki akan membawa dekadensi 

moral bangsa Turki sendiri. Selain itu, datangnya pengaruh kebudayaan dan 

peradaban Barat menyebabkan melemahnya keyakinan orang Islam (Turki). 

Dengan demikian, timbullah keragu-raguan dalam setiap langkah perbuatan, 

tidak mempunyai tekad dan keberanian yang mantap. 

Pada awalnya Kerajaan Turki Usmani memang berada di bawah 

pengaruh para ulama atau golongan Islam, dan dapat mencapai kejayaan serta 

menjadi kebanggaan umat Islam waktu itu. Maka wajar apabila kemudian 

datang kemunduran dalam bangsa Turki dikarenakan pengaruh-pengaruh dari 

Barat. Sebelum datangnya pengaruh-pengaruh dari Barat, dengan bermodalkan 

dari dalam orang Islam sendiri, Turki mampu meraih kejayaan besar. Hal 

serupa juga telah diperoleh beberapa kerajaan Islam sebelumnya tanpa 

mengambil unsur-unsur yang datang dari luar. 

159



 
 

Namun demikian, perebuatan pengaruh untuk dapat menciptakan 

situasi yang seusia dengan ide masing-masing terus dilakukan secara bersaing. 

Dengan bertambahnya pemuda Turki yang dikirim belajar ke Barat, 

semakin banyak pula golongan intelegensia di masyarakat Turki. Mereka 

kembali ke Turki dengan membawa oleh-oleh tentang ide-ide Barat yang 

modern. Golongan intelegensia inilah yang sering disebut golongan Barat. 

Sepulang dari Barat, mereka ingin mengadakan pembaharuan di Kerajaan dan 

masyarakat Turki. 

Dibandingkan dengan golongan nasionalis, golongan Barat lebih awal 

dalam mengadakan usaha-usaha pembaharuan. Tak pelak lagi bila kemudian 

terjadi berdebatan antara golongan Islam dan golongan Barat. Masing-masing 

golongan ingin mempunyai pengaruh. 

Dalam perkembangannya, pergulatan pengaruh antara dua golongan 

terus berlangsung, hingga akhirnya muncul bentuk-bentuk hasil akomodatif 

dari dua golongan tersebut. Kuatnya pengaruh ulama di Kerajaan dan 

masyarakat Turki membuat golongan Barat merasa kesulitan untuk 

mengadakan pembaharuan-pembaharuan sebagaimana yang diidealkan. 

Akhirnya golongan Barat ini menempuh jalan kompromi dalam mengadakan 

pembaharuan. Hasil kompromi ini menghasilkan beberapa perubahan dalam 

Kerajaan Turki, dengan munculnya konstitusi-konstitusi baru, di antaranya 

adalah konstitusi yang dilakukan pada tahun 1876. 

Namun dalam konstitusi tersebut, golongan Barat lebih aktif dalam 

mengambil langkah kompormi. Isi konstitusi itu hanya menghendaki 

perbatasan kekuasaan yang berada pada Sultan Turki. Dapat dikatakan 

golongan Barat tidak banyak membawa hasil perubahan-perubahan 

sebagaimana yang diinginkan. Dengan demikian golongan Barat ini dinilai 

gagal, karena tidak membawa hasil sesuai dengan apa yang direncanakan. 

Kegagalan golongan Barat ini menguatkan kedudukan golongan Islam 

yang ingin mempertahankan tradisi lama. Disisi lain kegagalan itu merupakan 

bukti tidak cocoknya model Barat untuk diterapkan di masyarakat Turki. Maka 

muncullah golongan nasionalis Turki. 

Dalam usaha-usaha  yang dilakukan pada awal pembaharuannya, 

golongan nasionalis lebih mudah mengakar dalam masyarakat Turki. Meskipun 

demikian, ide nasional yang dirancang tidak dapat diterima oleh semua 

kalangan. Golongan nasionalis mendapat kesempatan mengadakan 

160



 
 

pembaharuan setelah kegagalan golongan Barat, sehingga mereka banyak 

mengambil pelajaran dari kegagalan golongan Barat. 

Usaha-usaha pembaharuan yang dilakukan oleh golongan nasional 

berjalan dengan lancar setelah berhasil menyingkirkan berbagai rintangan. 

Keberhasilan golongan nasional mencapai klimaksnya pada zaman Mustafa 

Kemal Pasya dengan sekulerisasinya. 

Dengan rasa keagamaan yang mendalam, kalangan rakyat Turki tidak 

menajdi lemah dengan sekulerisasi yang dilakukan Mustafa Kemal dan 

Pemerintah Nasional Turki. Islam telah mempunyai akar yang mendalam pada 

masyarakat Turki dan sulit dipisahkan dari identias nasional Turki. Orang Turki 

merasa dihina kalau dikatakan bukan orang Islam. 

Tidak lama kemudian gerakan Kembali kepada Agama timbul di Turki. 

Pada tahun 1940, imam-imam tentara mulai bertugas di angkatan bersenjata 

Turki. Pada tahun 1949 pendidikan agama dimasukan kembali ke dalam 

kurikulum sekolah selama dua jam seminggu. Setahun kemudian, pendidikan 

agama itu bersifat wajib. Fakultas Ilahiyat yang pada tahun 1933 diubah 

menjadi Institut Studi Islam, dihidupkan kembali sejak tahun 1949. Sejak tahun 

1950, orang-orang Turki diperbolehkan naik haji ke Mekkah. Makalah-majalah 

Islam mulai muncul, seperti sebil-ul-Resad dan Selamat, Ensiklopedia Islam juga 

diterjemahkan ke dalam bahasa Turki. Tarekat, yang selama ini tetap 

mempunyai pengikut besar secara rahasia di kalangan petani dan buruh, mulai 

menonjolkan diri. Dalam bidang politik Islam juga telah mulai memainkan 

peranannya. 

Itulah keadaan masyarakat dan negara Turki yang dahulu pernah 

menjadi symbol Kerajaan umat Islam, sampai sekarang Islam mempunyai peran 

yang penting daam mewarnai masyarakat Turki. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

A. Hourani, Arab Thought In The Liberal Age 1798-1939, London, Exford 
University Press. 196 

A.E. Priyono, Paradigma Islam Interpretasi Untuk Aksi (Bandung: Mizan, 1999) 

Abd. Al-Wahhab Khallaf, ‘Ilm Usul Al-Fiqh, Cairo, cet.7,1956 

Abdullah Ahm ed an-Na’im, Dekonstruksi Syari’ah: Wacana Kebebasan, Hak 
Asasi Manusia dan Hubungan International dalam Islam, terj. Ahmed 
Suaedy dan Amiruddin Arrani (Yogyakarta: Lkis, 1994) 

161



 
 
Achmad Jainuri, “ Tradisi Tajdid dalam Sejarah Islam (Bagian Kedua)”. Dalam 

suara Muhammadiayah, No. 06/80/1995 

Achmad Jainuri, Landasan Teoligis gerakan Pembaruan Islam” dalam jurnal 
Ulumul Qur’an, No. 3 Vol. VI. Tahun 1995 

Al-Dustur al-Qur’ani fi Syu’un al-Hayah, Cairo, 1956 

Al-Hakim Al-Tsair Jamal Al-Din Al-Afghani, Cairo, 1962 

Al-Urwah Al-Wusqa, tanggal 1-5-1884 (4 Rajab 1301)  

At-Tahtawi, Taklis Al-Ibriz fi Talkis Bariz (Cairo: Wizaarat At-Taqafah wa Al-
Irsyad Al-Qawmi, 1958) 

Azyumardi Azra, Pergolakan Politik Islam dari Fundamentalisme, Modernisme 
hingga Post Modrnisme (Jakarta: Paramadinah, 1996) 

Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam (Jakarta: Rajwali Press, 1997) 

Bayard Dodge, Al-Azhar: A Melenium of Muslim Learning (Washington, D.C.: The 
Middle East Institute, 1961 

Bellah, “Reflection on the Protestant Ethich analogy in asia,” Jornal of Social Issue 
19, 1 (1963),  

Bellah, “Religius aspects of Modernization in Turkey and Japan,” Amerika Journal 
od Sociology 61, 1 (1958),  

Bryan S. Tuner, Capitalism and Class in the Middle East: Theories of Social 
Change and Economic Devolement (London: Heinemann Educational 
Book, 1984) 

Bryan S. Tuner, Weber and Islam (London & Boston: Routledge & Kegam Paul, 
1974); W.F. Wertheim, “Religious Reform Movements in South and 
Southeast asia,” dalam  East West Parallels: Sociological Approaches to 
Modern Asia (Th Hague:W. Van Hoeve, 1964), 

Cairo, Dar Al-Manar. 1954, jilid F, hal. 231 dan seterusnya 

Clifford Geertz, “Religious Belief and Economic Behavior in a Central Javanese 
Town,” Economic Development adn Cultural Change 4,2 (1956) 

David Lelyveld, Aligarh’s First Generation: Muslim Solidarity in British India 
(Princeton: Princeton University Press, 1978) 

Dennis J. Dunn [ed], Religion and Moderenazation in the Soviet Union (Boulder, 
Colorado: Westview Press, 1977) 

Dr. H. F. Al-Najjar, Rifa’ah al-Tahtawi, Cairo, Maktabah Misr, t.t. 

Fauzi, P3M STAIN Purwokerto Fauzi I Ibda’ Volume 2. No. 1 Januari-Juni 2004.  

Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition 
(Chicago & London: The University of Chicago Press, 1982),  

Geertz, The Religion of Java; James L. Peacock, Muslim Puritans; Maxime 
Rodinson, Islam and Capitalism (New York: Pantheon Books, 1974) 

Grolier Academic Encyclopedia, M. 13, Grolier International, America, 1983.  

162



 
 
H.A.R. Gibb, Aliran-aliran Modern dalam Islam, terj. Macnum Husein (Jakarta: 

Rajawali Press, 1993) 

H.A.R. Gibb, Mohammedanism: A Historical Survey (New York: A Galaxy Book, 
1962),  

H.Qureshi, The Muslim Community in the Indo-Pakistan Sub-
continent,Gravenhage, 1962, 

Hafeez Malik, Sir Sayyid Ahmad Kan and Muslim Modernization in India and 
Pakistan (New York: Colombia University Press, 1980)  

Hamka, Pengaruh Muhammad ‘Abduh di Indonesia (Djakarta:Tintamas, 1961) 

Harun Nasution , Pembaharuan hlm. 14; Zulbadri Idris,”Pembaruan Islam 
Sebelum Periode Modern”, dalam Jurnal Media Akamedika, No.29. Tahun 
XIV/1998 

Harun Nasution, Akal dan Wahyu dalam Islam, Jakarta, Penerbit Universitas 
Undonesia, 1928 

Harun Nasution, Pembaharuan Dalam Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1975),  

Harun Nasution, Pembaharuan Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1975) 

Harun Nasution, Pembaruan dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan Gerakan 
(Jakarta: Bulan Bintang, 1994) 

I. Abu Loghod, Arab Rediscovery of Europe, Princeton, Princeton University 
Press. 1963 

I.A. Al-‘Adawi, Rasyid Rida, Al-Imam Al-Mujajid, Cairo, Maktabah Misr, t,t, 

Idris Taha, Demokrasi Religius (Jakarta: Teraju, 2004) 

Imam Munawir,Mengenal Pribadi 30 Pendekar dan Pemikir Islam Dari Masa ke 
Masa,Bina Ilmu,Surabaya 

James L. Peacock, Muslim Puritans: Reformist Psychology in Southeast Asian 
Islam (Barkeley: University of California Press, 1987) 

John O. Voll, Pembaharuan dan Perubahan dalam sejarah Islam : tajdid dan Islah. 
Dalam John L. Esposito (ed), Dinamka Kebangunan Islam: watak, proses, 
dan tantangan. Terjemahan Bakri Siregar (Jakarta: Rajawali Press, 1987) 

Kayr Ad-Din Tunisi, Muqaddimah Kitab Aqwam Al-Masalik fi Ma’rifat Ahwal Al-
Mamalik (Tunis: Matba’at ad-Dawlah, 1284/1867/1868) 

Kuntowijoyo, Industrialisasi dan dampak Sosialnya (Yokyakarta : Tiara wacana, 
1987) 

Kuntowijoyo, Mesjid atau Budaya Pasar,” Akar Ketegangan Budaya di Masa 
Pembangunan” Dalam Budaya dan Masyarakat (Yogyakarta : Tiara 
Wacana, 1987 ) 

Lord Kinross, Biography of Mustafa Kemal father of Modern Turkey, New York, 
William Marrow and Company, 1965 

163



 
 
Lothrop Stoddard, Dunia Baru Islam (The New Word of Islam), terj. M. Mulyadi 

Djoyomartono dkk. (Jakarta: Gunung Agung, 1966),  

M. Amin Rais,” Kata Pengantar”, hlm. X ; Lihat lebih lanjut pada Fazlur Rahman, 
Revival and Refirm in Islam; dalam P.M Holt.  ANN K.S. Lambton, Bernard 
Lewis (ed), The Cambridge History of Islam Vol. 2B (Cambridge: 
Cambridge Universty Press, 1970)  

M. Amin Rais,”Kata Pengantar”, dalam John J. Donohue dan John L. Esposito 
(eds), Islam dan Pembaruan: Ensiklopesia Masalah-masalah, terj. 
Machnum husein( Jakarta: Rajawali Press, 1993) 

M.Q. Al-Baqli, ed., Al-Mukhtar Min Tarikh Al-Jabarti, Cairo, Matabi ‘Al-Sya’b, 
1958 

Maulana Muhammad ali, The Religion of Islam (Cairo: The Arab Writer 
Publisher & Printers, t.t.) hlm. 3 

Max Weber, The Theoris of Social and Economic Organization. Diedit dengan 
pengantar oleh Talcott Parson (New York: The Free Press, 1964 

Muhammad ‘Abduh, Al-Islam wa An-Nasraniyah ma’a al-‘Ilm wa al-Masaniyah 
(Kairo: Al-Manar, 1938) 

Muhammad ‘Abduh: Pioneer of Islamic Reform.” In Ali Rahnema [ed.], Pioneers 
of Islamic Revival (London and New Jersey: Zed Books Ltd., 1994) 

Muhammad Raid Rida, Trik al-Ustadz Al-Imam Asy-Syekh Muhammad ‘Abduh, 
vol. 1 (Egypt: Matbaat al-Manar, 1931) 

N. Berkes. The Development of Secularisme in Turkey, Mantreal, Mc, Gill 
University Press. 1964 

Nurcholis Majid, Islam Kemoderenan Dan Keindonsiaan (Bandung: Mizan, 1987) 

Nurcholish Madjid, Islam, Doktrin dan Peradaban (Jakarta: Paramadina, 1992), 
hlm. 360-362; Saiful Muzani (ed.), Islam Rasional Gagasan dan 
Pemikiran Prof. Dr. Harun Nasution (Bandung: Mizan, 1996) 

Prof. Dr. Harun Nasution, Pembaharuan dalam Islam, Bulan Bintang, Jakarta.  

Robert N. Bellah, “Epilogue: Religion and Progress in Modern Asia,” dalam  
Religion and  Progress in Modern Asia (New York: Free Press, 1965),  

S.F. Mahmud, The Story of Islam (London & Decca: Oxford University press, 
1960) 

SergeA. Znkovsky, Pan-Turkism and Islam in Rusia (Cmabrige, Mss.: Harvard 
University Press, 1960) 

Syafiq A. Mughni, “Islam dan Modernisasi dengan Rujukan Khusus Terhadap 
Masalah Indonesia”. Makalah disampaikan dalam Inagurasi Mahasiswa 
Baru Universitas Muhammadiyah Surabaya, 1985 

T. Al-Tahani, ed., Muzakkirat Al-Imam Muhammad ‘Abduh, Cairo, Dar Al-Hilal, 
t.t.,  

T. Al-Tanahi, Cairo, AL-Majlis Al-A’la Li Al-Syu’un Al-Islamiah, 1964 

164



 
 
Tahtawi, Manahij Al-Albab Al-Misriyah fi Mabahij Al-Adab Al-Asriyah (Cairo, 

1912, hlm. 373. (Princeton: Princeton University Press, 1978 

Taqi Ad-Din Ahmad Ibn Taimiyah (1263-1326), adalah pemikir dan penulis 
terbesar pada masanya. Ia menjadi guru besar mazhab Hanbali di 
Universitas Damaskus. Lihat H.A.R. Gibb, Mohammedanism 

The Encylclopaedia of Islam, ed. 1965, Judul Jamal Al-Din Al-Afghani 

The New World of Islam., London, 1921 

W.C.Smith, modern Islam in India,lahore, ashrof, 1963  

Weber, The Protestant Ethich adn the Spirit Capitalism (New York: Charles 
Scribner’s Son, 1958),  

William Roff, “ Indonesia and Malay Student in Cairo in the 1920’s,” Indonesia 
9(1970), hlm. 80-87. Lihat juga kajian belakangan, Mona Abaza, Islamic 
Education Perception and Exchange; Indonesia student in Cairo (Paris: 
Association Archipel,1994) 

 

165




