PEMIKIRAN MODERN
DALAM ISLAM



UNDANG-UNDANG REPUBLIK INDONESIA NOMOR 28 TAHUN 2014 TENTANG HAK CIPTA
LINGKUP HAK CIPTA

Pasal 1

Hak Cipta adalah hak eksklusif pencipta yang timbul secara otomatis berdasarkan prinsip deklaratif
setelah suatu ciptaan

diwujudkan dalam bentuk nyata tanpa mengurangi pembatasan sesuai dengan ketentuan peraturan
perundang-undangan.

KETENTUAN PIDANA

Pasal 113

1.

Setiap Orang yang dengan tanpa hak melakukan pelanggaran hak ekonomi sebagaimana
dimaksud dalam Pasal 9 ayat (1) huruf i untuk Penggunaan Secara Komersial dipidana dengan
pidana penjara paling lama 1 (satu) tahun dan/atau pidana denda paling banyak Rp
100.000.000 (seratus juta rupiah).

Setiap Orang yang dengan tanpa hak dan/atau tanpa izin Pencipta atau pemegang Hak Cipta
melakukan pelanggaran hak ekonomi Pencipta sebagaimana dimaksud dalam Pasal 9 ayat (1)
huruf ¢, huruf d, huruf f, dan/atau huruf h untuk Penggunaan Secara Komersial dipidana
dengan pidana penjara paling lama 3 (tiga) tahun dan/atau pidana denda paling banyak
Rp500.000.000,00 (lima ratus juta rupiah).

Setiap Orang yang dengan tanpa hak dan/atau tanpa izin Pencipta atau pemegang Hak Cipta
melakukan pelanggaran hak ekonomi Pencipta sebagaimana dimaksud dalam Pasal 9 ayat (1)
huruf a, huruf b, huruf e, dan/atau huruf g untuk Penggunaan Secara Komersial dipidana
dengan pidana penjara paling lama 4 (empat) tahun dan/ atau pidana denda paling banyak
Rp1.000.000.000,00 (satu miliar rupiah).

Setiap Orang yang memenuhi unsur sebagaimana dimaksud pada ayat (3) yang dilakukan
dalam bentuk pembajakan, dipidana dengan pidana penjara paling lama 10 (sepuluh) tahun
dan/atau pidana denda paling banyak Rp4.000.000.000,00 (empat miliar rupiah).



PEMIKIRAN MODERN
DALAM ISLAM

Prof. Dr. Hj. RAHMAWATI, M.Ag
Prof. Dr. H. KASIM YAHIJI, M.Ag
Dr. TITA ROSTITAWAT], S.Ag., M.Fil.I
Dr. FERLIN ANWAR, S.Ag., M.Fil.l
Dr. NAZAR HUSAIN HADI PRANATAWIBAWA, M.Phil



PEMIKIRAN MODERN DALAM ISLAM

Penulis:

Prof. Dr. Hj. RAHMAWATI, M.Ag

Prof. Dr. H. KASIM YAHIJI, M.Ag

Dr. TITA ROSTITAWATI, S.Ag., M.Fil.l

Dr. FERLIN ANWAR, S.Ag., M.Fil.I

Dr. NAZAR HUSAIN HADI PRANATAWIBAWA, M.Phil

All rights reserved

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang
Hak Penerbitan pada Naga Pustaka
Isi di Luar Tanggung Jawab Penerbit
ISBN: 978-623-09-2528-3

Editor:

Dr. Nur Ainiyah, MPd.

Tata Letak:

Gibran

Desain Sampul:

Zoraida Zea

X + 196 halaman: 15,5 x 23 cm
Cetakan Pertama, Oktober 2025
Penerbit:

Naga Pustaka

IKAPINO 515/]JBA/2024



KATA PENGANTAR

Segala puji bagi Allah Subhanahu wa Ta‘ala yang telah menganugerahkan akal
dan hati kepada manusia untuk terus berpikir, menelaah, serta memperbaharui
kehidupan sesuai dengan nilai-nilai Ilahi dan tantangan zaman. Shalawat dan salam
semoga senantiasa tercurah kepada Nabi Muhammad %, sang pembawa risalah
pembaruan yang telah menuntun umat manusia menuju cahaya pengetahuan dan
kemajuan peradaban.

Buku ini hadir sebagai upaya memahami dinamika pembaharuan Islam dalam
lintas sejarah, baik dari segi gagasan maupun gerakan sosial-keagamaan.
Pembahasan tidak hanya menyoroti aspek teologis dan filosofis, tetapi juga menelaah
secara historis bagaimana umat Islam di berbagai wilayah—Mesir, Turki, dan India-
Pakistan—menafsirkan dan mengimplementasikan ide-ide modernitas dalam
konteks sosial politik masing-masing.

Bab pertama memberikan pengantar konseptual mengenai hakikat
pembaharuan dan latar historis munculnya gerakan reformasi dalam Islam. Bab
kedua mendalami arus modernisme dan sekularisme, dua wacana besar yang
mewarnai perjalanan intelektual umat Islam sejak abad ke-19. Di dalamnya
dijelaskan pula anatomi pemikiran Islam modern, karakter politik sekuler, serta
dinamika hubungan antara agama dan modernitas. Sementara bab ketiga
menguraikan gerakan modernis di dunia Islam, terutama di Mesir, Turki, dan India-
Pakistan, yang menjadi laboratorium penting bagi lahirnya berbagai corak
pembaharuan pemikiran dan institusi keagamaan.

Melalui susunan bab dan subbab tersebut, buku ini diharapkan dapat
membantu pembaca memahami bahwa pembaruan Islam bukanlah bentuk
penolakan terhadap tradisi, melainkan sebuah usaha kreatif untuk menafsirkan
kembali nilai-nilai Islam agar tetap relevan dengan perkembangan zaman. Spirit
tajdid yang diperjuangkan para tokoh modernis menunjukkan bahwa Islam memiliki
daya hidup dan kemampuan adaptif yang luar biasa dalam menghadapi tantangan
modernitas.

Akhirnya, penulis menyampaikan terima kasih kepada berbagai pihak yang
telah memberikan dukungan, masukan, dan semangat dalam penyusunan buku ini.
Semoga karya ini dapat menjadi sumbangan kecil bagi pengembangan wacana
keislaman yang lebih terbuka, reflektif, dan kontekstual di tengah arus perubahan
global yang kian cepat.

Gorontalo, Oktober 2025

Penulis



Daftar isi

BAB |
PENGANTAR; DINAMIKA PEMBAHARUAN
DALAM LINTAS SEJARAH.....oo et

BAB Il
PEMBAHARUAN DALAM PEMIKIRAN ISLAM
MODERNISME DAN SEKULARISME ...

A. MEMAHAMI MAKNA PEMBAHARUAN ISLAM...esssssns
1. Hakikat Pembaruan ISIam ... sssssssssns

2. Landasan bagi Pembaruan IS1am ...

3. Kaum Muda Intelek dan Pembaruan.......nnnnn,

B. GERAKAN ISLAM MODERN DAN GAGASAN REKONSTRUKSI
KEAGAMAAN PERSPEKTIF TUJUAN REFORMASI ISLAM .....veveennee

C. MODERN DAN MODERNISME ... sssssssssssssssses
1. Tantangan MOdernitas. ... ——————

2. Paradigma Teologi MOAEIN ......cceeeermeererssseessessssseesssssssssssssessssssssseees

SEKULER DAN SEKULARISME ... ssssssssssssssssssssssssesses
ANATOMI PEMIKIRAN ISLAM MODERN DAN KONTEMPORER.............
1. Karakter Pemikiran Politik Islam seKuler ...,
2. Karateristik Pemikiran Politik Islam Modern.......nennnnne.

S

BAB Ili
GERAKAN MODERNIS DI MESIR, DI TURKI,
DAN DI INDIA-PAKISTAN ...ttt

A. MAJU-MUNDURNYA UMAT ISLAM DALAM SEJARAH. ...
B. PEMIKIRAN DAN USAHA PEMBAHARUAN SEBELUM PERIODE
MODERN ...t ssssssssssssssssssssass
1. Kerajaan USManNi....ssssssssssssssssssssssssssssses

C. GERAKAN MODERNIS DI MESIR ..oimeernmerssessmsesssssssmsssssssssssssssssssssssssssssssns
1. Pendudukan Napoleon Di MeSir.....esssssssssssssssens
2. Muhammad Al PaSya ..eeeeeeeseessesssessssessessssessssssssssssesssssssans
K J A\ C 1= 41 = 1 TSSOSO
4. Jamaluddin al Afghani..... e ———————————

15

15
22
24
29

31
39
39
40
43
47
48
50

94
55

57
57
60
63
67
67
72
78
85



5. Muhammad Abdubh...
6. Rasyid Rida ...

7. Murid dan Pengikut Muhammad Abduh ...
D. GERAKAN MODERNIS DI TURKI....ooveeerrereermresemssmsessessmssesessssssessssssssesssssssene

1. Pembaharuan Sultan

1LY E=1 02010 U N 0 (R

2. Pembaharuan Tanzimat, Usmani Muda, dan Turki Muda ........cceuuu....

a. Tanzimat ....cocevveueeee
b. Usmani Muda..........
¢. Turki Muda..............

3. Aliran Pembaharuan (Barat, Islam dan Nasionalisme)..........cccuuveunne.
4. Mustafa Kemal dan SekulariSme ...

5. Kembali pada Agama

89

99

105
115
115
120
120
126
134
139
151
159






BAB |
PENGANTAR; DINAMIKA PEMBAHARUAN
DALAM LINTAS SEJARAH

Perkembangan modern dalam Islam timbul sebagai akibat dari
perubahan-perubahan besar dalam segala bidang kehidupan manusia yang
dibawah oleh kemajuan pesat yang terjadi dalam ilmu pengetahuan dan
teknologi modern. Masalah-masalah yang ditimbulkannya dalam bidang
keagamaan, termasuk Islam, adalah lebih pelik dari yang terdapat dalam
bidang-bidang kehidupan lainnya.

Salah satu sebab-sebabnya adalah karena dalam agama terdapat ajaran-
ajaran absolute, mutlak benar, kekal, tidak berubah, dan tak bisa diubah.
Ajaran-ajaran itu diyakini sebagai dogma dan sebagai akibatnya timbulah sikap
dogmatis dalam agama. Sikap dogmatis membuat orang tertutup dan tak bisa
menerima pendapat yang bertentangan dengan dogma-dogma yang dianutnya.
Sikap dogmatis, di samping itu, membuat orang berpegang teguh pada
pendapat-pendapat lama dan tidak bisa menerima perubahan. Dogmatism
membuat orang bersikap tradisional, emosional, dan tidak rasional.

Sifat dasar ilmu pengetahuan dan teknologi adalah berkembang. la
senantiasa mengalami perubahan dan membawa perubahan pula dalam
kehidupan manusia. dalam masa-masa terakhir ini perubahan yang dialami
ilmu pengetahuan dan teknologi pesat sekali dan perkembangan cepat itu
membawa perubahan-perubahan besar dan dramatis dalam masyarakat dunia.

Agama yang bersifat tradisional dan cenderung mempehatikan yang
lama tidak sanggup mengikuti perubahan-perubahan cepat lagi besar yang
dibawa ilmu pengetahuan dan teknologi modern. Apalagi diantara perubahan-
perubahan itu ada yang berlawanan dengan keyakinan-keyakinan keagamaan
yang sudah lama dianut. Sebagai akibatnya yang terdapat antara agama dan
ilmu pengetahuan serta teknologi modern bukan hanya ketidakserasian
melainkan juga perentangan.

Jelas kiranya bahwa dalam kenyataan, yang bertentangan bukanlah
agama dengan ilmu pengetahuan serta teknologi modern, melainkan yang
terjadi adalah pertentangan antara orang-orang agama dan orang-orang ilmu
pengetahuan dan teknologi. Dalam pada itu hidup kenegaraan banyak terletak
di tangan orang-orang ilmu pengetahuan, karena merekalah yang ahli dalam



bidang politik, ekonomi, pendidikan, sosial, pertahanan, administrasi,
pertanian, industri dan sebagainya. Dengan memajukan Negara dan bangsa,
mereka banyak memakai hasil-hasil ilmu pengertahuan dan teknologi modern.
Karena itu di dunia Islam banyak terjadi ketidakserasian, disamping apa yang
tersebut diatas, bahkan pertentangan, antara orang-orang agama dan
pemerintah.

Inilah pada umumnya yang digambarkan buku Perkembangan Modern
dalam Islam. Artikel-artikel yang terdapat dalam buku ini membahas
perkembangan yang terjadi akhir-akhir ini di berbagai dunia Islam. Seluruh
dunia Islam tidak terlepas dari masalah-masalah pelik keagamaan yang
ditimbulkan oleh perubahan-perubahan mendasar yang dibawa ilmu
pengetahuan dan teknologi modern. Yang banyak dibicarakan selama ini adalah
masalah-masalah itu sendiri dan belum dibicarakan mengapa masalah-masalah
itu timbul, apakah pertentangan itu akan berlanjut terus ke masa depan yang
tak terbatas, dan apakah tak bisa diwujudkan keserasian dan kerja sama yang
erat antara agama Islam dan ilmu pengertahuan serta teknologi modern,
tegasnya antara orang-orang agama di satu pihak dan orang-orang ilmiah dan
pemerintah di lain pihak,

Untuk menjawab pertanyaan-pertanyaan itu dan sekaligus untuk
memahami latar belakang masalah-masalah yang terdapat dalam artikel-artikel
tersebut, perlulah dipelajari terlebih dahulu hakikat Islam. Untuk itu perlu
Islam dipelajari secara filosofis dan historis.

Sebagaimana diketahui Islam mengandung ajaran-ajaran yang
disampaikan kepada Nabi Muhammad melalui wahyu. Yang dimaksud dengan
wahyu dalam Islam adalah ayat-ayat yang diturunkan kepada Nabi Muhammad
dalam bahasa Arab, sedikit demi sedikit dalam masa kurang lebih tiga belas
tahun di Mekkah dan kurang lebih sepuluh tahun di Medinah. Perlu ditegaskan
bahwa yang diterima Nabi Muhammad bukanlah arti-arti abstrak yang
dimasukan kedalam hati beliau, dan kemudian arti-arti itu beliau lafalkan
dalam kata-kata Arab yang beliau pilih sendiri. Yang diturunkan Allah kepada
Nabi Muhammad melalui Jibril pada hakekatnya adalah ayat-ayat dalam teks
Arabnya. Oleh karena itu kalam Allah dalam Islam harus diartikan secara
harfiyah, firman, sabda, atau kata-kata Tuhan.

Hakikat ini mempunyai implikasi bahwa jika kata-kata Arab dalam ayat
yang disampaikan kepada Nabi Muhammad diganti dengan sinonimnya, atau



diubah susunan katanya, maka ayat yang dihasilkan oleh pergantian kata dan
perubahan susunan kata-kata itu bukanlah lagi wahyu atau firman Tuhan yang
bersifat absolut, melainkan adalah penafsiran dan hasil pemikiran manusia
yang bersifat relatif. Demikian pula terjemahan ayat-ayat yang diwahyukan itu
kedalam bahasa lain, bukanlah lagi wahyu yang bersifat absolut, melainkan
merupakan penafsiran, hasil buatan manusia, yang bersifat relatif. Dengan lain
kata, penafsiran dan terjemahan itu tidak mengikat bagi manusia. yang
mengikat ayat-ayat dalam teks Arab itu. Demikianlah sifat dasar dari Al-Qur’an
sebagai sumber utama dari ajaran-ajaran Islam.

Adapun Hadist, sebagai sumber kedua, bukanlah wahyu dalam arti
diatas. Hadist pada umumnya mengandung ucapan-ucapan dan perbuatan-
perbuatan Nabi Muhammad yang disebut sunnah Nabi dan terpelihara dari
kesalahan. Kalau ada ucapan atau perbuatan Nabi yang salah, beliau mendapat
teguran dari Tuhan. Kalau tidak mendapat teguran, ucapan dan perbuatan Nabi
itu adalah benar. Dengan cara demikian Nabi terpelihara dari kesahalan dan
menjadi ma’sum. Ada pula hadist yang mengandung bukan ucapan atau
perbuatan Nabi, tetapi arti yang dimasukkan kedalam hati beliau, kemudian
Nabilah yang mengungkapkan arti itu dalam kata-kata beliau sendiri. Semua ini
merupakan hadist dan bukan wahyu. Wahyu dalam Islam hanyalah ayat-ayat
yang terkandung dalam Al-Qur’an dan yang diwahyukan itu tidaklah hanya isi,
tetapi juga teks Arab dari ayat-ayat.! Hadist sebagai sumber kedua, memberi
penjelasan tentang ayat-ayat Al-Qur’an yang bersifat ringkas itu.

Ayat Al-Qur’an berjumlah lebih dari 6000 tetapi hanya sebagian kecil
dari jumlah tu merupakan ayat-ayat yang mengandung ajaran-ajaran tentang
keimanan, ajaran-ajaran tentang hubungan vertical manusia dengan Tuhan dan
ajaran-ajaran tentang hubungan horizontal manusia dengan menusia. Menurut
pemikiran ulama jumlah ayat-ayat itu hanya kira-kira 500; 130 mengenai
keimanan, 140 mengenai ibadat, dan 230 mengenai mu’amalat atau hidup
kemasyarakatan manusia. disamping itu ada pula ayat-ayat yang mengandung
ungkapan tentang fenomena alam yang erat hubungannya dengan filsafat dan
ilmu pengetahuan. Sebagian besar dari ayat-ayat selebihnya mengandung
riwayat tentang nabi-nabi sebelum Nabi Muhammad, riwayat umat-umat dulu,

1 Lebih lanjut mengenai pengertian wahyu ini, lihat Harun Nasution, Akal dan Wahyu
dalam Islam, Jakarta, Penerbit Universitas Undonesia, 1928, hal. 15-25



teladan serta ibarat yang dapat diambil dari pengalaman-pengalaman umat-
umat masa lampau, hidayah serta kesesatan, dan kebaikan serta kejahatan.

Dalam pada itu ayat-ayat yang mengandung ajaran-ajaran tentang iman,
ibadat, hidup kemasyarakatan manusia itu pada umumnya datang dalam
bentuk ajaran-ajaran dasar dan prinsip-prinsip tanpa penjelasan lebih lanjut
mengenai perincian dan cara pelaksanaannya. Demikian juga halnya dengan
ayat-ayat tentang fenomena alam.

Ayat-ayat yang mengandung ajaran-ajaran dasar dan prinsip inilah yang
menjadi pegangan umat Islam, semenjak Nabi Muhammad wafat, dalam
mengandung masalah-masalah yang timbul di zaman-zaman sesudah beliau,
baik dalam bidang keimanan atau teologi, maupun dalam bidang ibadat, bidang
hidup kemasyarakatan, filsafat dan sebagainya.

Timbullah dalam sejarah penjelasan-penjelasan serta penafsiran-
penafsiran tentang ajaran-ajaran dasar dan prinsip-prinsip itu. Pemberian
penjelasan dan penafsiran dimulai oleh sahabat-sahabat Nabi, terutama Abu
Bakar, Umar Ibn Al-Khattab, Usman Ibn Affan, dan Ali Ibn Abi Thalib, yang
secara kronologi menggantikan kedudukan Nabi Muhammad sebagai kepala
umat Islam yang, tidak lama setelah berhijrah ke Medinah, mengambil bentuk
negara. Dalam memberi penjelasan dan penafsiran itu mereka dibantu oleh
sahabat-sahabat lain yang senantiasa mereka ajak bermusyawarah.

Dengan demikian, di samping sunnah Nabi, timbullah sunnah sahabat.
Sunnah sebenarnya berarti tradisi. Tetapi suunah atau tradisi Nabi
sebagaimana dijelaskan diatas, terpelihara dari kesalahan, sedang sunnah atau
tradisi sahabat tidak. Dalam ajaran Islam orang yang terpelihara dari kesalahan
(ma’sum) hanyalah Nabi Muhammad. Tetapi sungguhpun tidak terpelihara dari
kesalahan, sunnah atau tradisi sahabat mempunyai pengaruh besar kepada
umat Islam sesudah zaman mereka. Di zaman sekarang pengaruh itu masih
tetap besar.

Setelah zaman sahabat datanglah zaman para ulama besar. Kalau di
zaman sahabat dunia Islam baru mencakup daerah-daerah disekitar
Semenanjung Arabia, seperti Palestina, Syria, Irak, Persia, dan Mesir, di zaman
sesudah mereka, Afrika Utara, Spanyol, Transoxiana, India, dan daerah-daerah
lain yang jauh letaknya dari Arabia, telah menjadi Islam. Kalau masalah-
masalah yang dihadapi sahabat dengan meluasnya daerah Islam ke luar
Semenanjung Arabia, daerah yang mencakup berbagai bangsa, bahasa, budaya



dan adat-istiadat, jauh berbeda dengan masalah-masalah yang dihadapi Nabi di
zaman Islam masih terbatas pada Semenanjung Arabia yang satu bahasa,
kebudayaan, dan adat-istiadat, maka masalah-masalah yang dihadapi para
ulama besar dengan daerah Islam yang demikian luas jauh dari berbeda dengan
yang dihadapi para sahabat.

Ulama pun tidak berpusat di satu tempat, tetapi masing-masing daerah
mempunyai ulamanya sendiri-sendiri yang menghadapi maslaah-masalah yang
berbeda pula. Dalam menghadapi masalah-masalah yang berbeda itu pegangan
pokok mereka adalah tetap ayat-ayat Al-Qur’an yang mengandung ajaran-
ajaran dasar dan prinsip-prinsip tersebut diatas. Karena itu timbullah
penjelasan-penjelasan dan penafsiran-penafsiran berbeda dalam menghadapi
masalah-masalah berbeda itu.

Dalam perkembangan sejarah penjelasan-penjelasan dan penafsiran-
penafsiran berbeda itu mengambil bentuk mazhab-mazhab dan aliran-aliran.
Mazhab-mazhab dan aliran-aliran itu terkadang bukan hanya mengunjukkan
perbedaan pendapat, melainkan juga pendapat yang saling bertentangan.

Demikianlah dalam soal keimanan, yang menjadi ajaran paling pokok
dalam Islam, terdapat lima aliran teologi atau ilmu kalam. Masalah yang
pertama timbul dalam bidang ini adalah kedudukan pembuat dosa besar
seperti membunuh orang tanpa alas an yang sah, berzina, menjalankan riba,
dan durhaka kepada orang tua. Dipersoalkan apakah pembuatan dosa besar
bukan mu’'min, masih orang Islam. Golongan keras yang dalam sejarah teologi
dikenal dengan khawarij, mengatakan bahwa pembuatan dosa besar bukan
mu’'min lagi tetapi sudah menjadi kafir dan keluar dari Islam. Golongan lembut
Murji’ah berpedapat, bahwa pembuat dosa besar tetap mu’min, orang Islam dan
bukan kafir. Golongan rasional, Mu’tazilah, berpendapat lain. Pembuat dosa
besar tidak mukmin, tidak kafir, dan hanyalah muslim. Bagi Mu’tazilah orang
mu'min adalah orang yang mengucapkan dua syahadat dan menjalankan
ajaran-ajaran Islam, sedang orang muslim adalah orang yang hanya
mengucapkan dua syahadat tetapi tidak melaksanakan ajaran-ajaran Islam.

Perbedaan penafsiran ini timbul karena dalam Al-Qur’an tidak ada ayat
yang secara terperinci dan definitive menyebut siapa yang mu’min dan siapa
yang kafir. Dengan lain kata dalam Al-Qur’an tidak ada definisi tentang mu'min
dan kafir. Ayat menyebut iman mencakup kepercayaan kepada Tuhan,
malaikat, rasul-rasul, kitab-kitab, dan hari perhitungan di akhirat. Timbullah



petanyaan, ketika terjadi peperangan dan pembunuhan antara sesama muslim
di zaman Usman, Ali dan Muawiyah, tentang pembuat dosa besar. Dalam
menjawab pertanyaan itu timbullah penafsiran yang berbeda-beda.

Setelah ulama Islam muali dari abad ke-8 Masehi mempelajari filsafat
Yunani dalam usaha menentang serangan-serangan bersifat filosof yang datang
dari luar Islam, filsafat mempengaruhi pemikiran teologi rasional dan teologi
tradisional banyak terikat pada penafsiran harfiyah.

“Tangan Tuhan” dan “Kursi Tuhan” yang terdapat dalam Al-Qur’an
diartikan teologi rasional “Kekuasaan Tuhan” sedang teologi tradisional tetap
berpegang pada arti harfiyah itu “tangan” dan “kursi” walaupun tidak sama
dengan tangan dan kursi manusia. demikian pula dalam sial kemauan dan
perbuatan manusia, teologi rasional menganut paham adanya kebebasan
manusia dalam menentukan kemauan dan perbuatan sedang teologi tradisional
menganut paham fatalisme. Selanjutnya teologi rasional menganut keyakinan
bahwa ala mini beredar sesuai dengan hukum alam ciptaan Tuhan yang disebut
dalam sunnatullah, sedang teologi trandisional berkeyakinan, bahwa alam ini
berjalan sesuai dengan kehendak mutlak Tuhan. Kalam sunnatullah oleh
golongan teologi rasional diartikan hukum Tuhan yang tidak berubah-ubah,
sedangkan kaum teologi tradisional mengartikan sunnatullah sebagai
kebiasaan atau adat. Kalau bagi golongan pertama api, umpamanya,
mempunyai hukum tetap dan selamanya membakar, bagi golongan kedua, api
mempunyai kebiasaan membakar. Yang membakar bukanlah api tetapi
kehendak mutlak Tuhan. Kalau dalam teologi rasional Tuhan telah membuat
hukum alam api selamanya membakar dan api membakar melalui hukum alam
ciptaan Tuhan itu, dalam teologi tradisional api tidak mempunyai sifat dasar
membakar; api membakar melalui kehendak mutlak Tuhan. Api tidak
selamanya membakar, melainkan hanya sesekali sesuai degan kehendak Tuhan
yang mutlak. Perbedaan-perbedaan penafsiran ini timbul karena ayat-ayat
mengenai tangan, wajah, perbuatan manusia, dan sunnatullah tersebut diatas
tidak mengandung penjelasan lebih lanjut tentang apa yang dimaksud dengan
kata-kata itu.

Dalam hubungan ini baik disebut bahwa dalam perkembangan
penjelasan dan penafsiran selanjutnya para ulama Islam membagi ayat-ayat Al-
Qur'an dalam dua kelompok: ayat-ayat yang artinya pasti sebagaimana
diberikan teks dan tidak dapat ditafsirkan lagi (qat’iy al dalalah) dan ayat-ayat



yang artinya masih dapat ditafsirkan (zanniy al-dalalah). Yang banyak terdapat
dalam Al-Qur’an adalah ayat-ayat yang zanniy al dalalah, ayat-ayat yang artinya
bisa ditafsirkan; yaitu ayat-ayat yang tidak mesti diambil arti tersuratnya, tetapi
dapat di ambil arti tersiratnya. “Wajah” dan “Tangan” Tuhan tersebut diatas
termasuk dalam kelompok ayat zanniy al dalalah itu. Demikian juga jannah
(surga) dan nar (neraka). Jannah dalam arti tersurat menggambarkan istana
yang penuh dengan kesenangan jasmani, sedang nar secara harfiah
menggambarkan api yang menyala-nyala. Kaum syari’at mengambil arti harfiah
ini. Tetapi kaum sufi dan filsuf mengambil arti tersirat, yaitu kesenangan dan
kesengsaraan rohani yang secara tersirat terletak di belakang gambaran
jasmani tentang surga dan negara yang diberikan Al-Qur’an.

Kalau dalam bidang keimanan, yang adalah masalah paling pokok dalam
[slam, terdapat aliran-aliran yang berbeda pendapat, maka tidak
mengherankan kalau dalam bidang ibadat dan bidang mu’amalah atau hidup
kemasyarakatan manusia, terdapat pula mazhab-mazhab. Imam mazhab yang
banyak memakai rasio adalah Abu Hanifah dan yang banyak memakai sunnah
atau hadist adalah Malik Ibn Anas. Karena itu sebagai halnya dalam bidang ilmu
kalam atau teologi Islam, dalam bidang hukum mengenai ibadat dan hidup
kemasyarakatan manusia terdapat pula mazhab yang rasional dan mazhab
yang tradisional.

Sebagai contoh dalam soal ibadat dapat diambil penentuan permulaan
hari puasa, hari raya Idul Fitri dan hari raya Idul Adha. Ru’yah oleh golongan
rasional diartikan “melihat” dengan otak yaitu perhitungan atau hisab,
sedangkan golongan tradisional mengartikan ru’yah “melihat” dengan mata
kepala.

Dalam hidup kemasyarakatan, ayatnya, sebagaimana telah disebut
diatas, berjumlah kira-kira 230. Perincian yang diberikan oleh seorang Guru
Besar dalam bidang hukum Islam adalah sebagai berikut : hidup kekeluargaan
70 ayat, jual beli 70 ayat, soal pidana 30 ayat, hubungan Islam bukan Islam 25
ayat, peradilan 13 ayat, hubungan kaya dan miskin 10 ayat, dan soal kenegaraan
10 ayat.2

Sesuai dengan sifat dasar ayat-ayat Al-Qur’an tersebut diatas, yaitu
hanya mengandung ajaran-ajaran dasar dan prinsip-prinsip, banyak berbentuk

2 Abd. Al-Wahhab Khallaf, ‘Ilm Usul Al-Figh, Cairo, cet.7,1956, hlm. 34-35.



zanniy al-dalalah dan hanya sedikit berbentuk qat’iy al-dalalah, maka ayat-ayat
mengenai hidup kemasyarakan ini juga memerlukan penjelasan dan penafsiran
yang banyak dari para ulama hukum Islam. Sebagai halnya dalam bidang-
bidang lain disini juga banyak dijumpai perbedaan pendapat dan penafsiran.

Sebagai contoh dapat diambil perkawinan pria Islam dengan wanita Ahli
Kitab yaitu wanita Yahudi dan wanita Kristen. Dalam mazhab Syafi’l ada
pendapat bahwa wanita Kristen tak boleh dikawini seorang pria muslim,
karena ia mengnut keyakinan Trinitas. Menurut mazhab lain seorang pria Islam
boleh kawin dengan wanita Kristen karena dia adalah Ahli Kitab dan bukan
musyrikah atau politeis. Ayat dengan jelas mengatakan bahwa seorang Islam
boleh mengambil wanita Ahli Kitab menjadi istri. Tetapi karena ayat tidak
menjelaskan lebih lanjut Ahli Kitab mana yang dimaksud, timbullah perbedaan
penafsiran tentang arti Ahli Kitab dalam ayat ini.

Semenjak masuknya bank Barat ke dunia Islam pada abad ke-19
timbullah perbedaan pendapat mengenai harap atau tidaknya bunga bank.
Yang tegas diharapkan dalam Al-Qur'an adalah riba. Tetapi ayat tidak
menjelaskan lebih lanjut apa yang dimaksud dengan riba. Menjadi pertanyaan
apakah bunga bank masuk dalam kategori riba. Yang menganggapnya masuk
kategori riba mengharamkan bunga bank. Yang menganggapnya bukan riba
berpendapat bahwa bunga tidak haram.

Dari uraian ringkas diatas dapat diambil kesimpulan bahwa sepanjang
masa timbul penjelasan dan penafsiran mengenai ajaran-ajaran dasar dan
prinsip-prinsip yang terkandung dalam Al-Qur’an. Penjelasan dan penafsiran
para ulama, yang disebut ijtihad itu, kian lama kian banyak jumlahnya, dan
memerlukan buku-buku tebal dan berjilid-jilid. Ijtihad ulama yang jauh lebih
banyak jumlahnya dari ayat-ayat Al-Qur’an sendiri, juga merupakan ajaran-
ajaran Islam. Tetapi karena ajaran-ajaran yang berasal dari ijtihad ini adalah
hasil pemikiran manusia, maka ia bersifat relatif dan tidak absolute.

Dengan demikian dalam Islam sebenarnya terdapat dua kelompok
ajaran. Pertama, ajaran absolut, mutlak benar, kekal, tidak berubah dan tak
dapat diubah, yang jumlahnya sendikit sebagaimana terdapat di dalam Al-
Qur'an. Kedua, ajaran relatif, tidak mutlak benar, tidak kekal, tetapi dapat
berubah dan boleh di ubah, yang jumlahnya banyak sekali sebagaimana
pendapat dalam buku-buku Ilmu Kalam atau teologi Islam, ilmu fikih atau
hukum Islam, ilmu tasawuf, atau mistisme Islam, tafsir. Hadist, ibadat, akhlak,



filsafat, dan sebagainya. Ajaran-ajaran relatif berubah dan dapat diubah inilah
yang berkembang semenjak Nabi Muhammad wafat pada akhir abad ke -20 ini,
sesuai dengan perkembangan zaman dan sesuai dengan kondisi setempat. Yang
tidak berubah adalah ajaran-ajaran dasar dan prinsip-prinsip sebagaimana
terdapat dalam Al-Qur’an da Hadist.

Yang banyak menimbulkan masalah di zaman kemajuan ilmu
pengetahuan dan teknologi modern ini adalah perkembangan yang terjadi
dalam hidup kemasyarakatan umat. Dalam soal kenegaraan dan pemerintahan,
sebagaimana disebut diatas, ayat-ayat yang membawa ajaran-ajaran dasar
mengenai masalah ini hanya sepuluh, antara lain prinsip musyawarah,
keadilan, prikemanusiaan, persamaan, kebebasan beragama, dan persatuan.
Sebagaimana ditegaskan oleh Muhammad Izzat Darwazah, tidak ada ayat dalam
Al-Qur’an yang menyebut bentuk negara dalam Islam.3 Karena itu bentuk
negara dalam Islam berkembang sesuai dengan kondisi zaman dan tempat
semenjak zaman Nabi Muhammad sampai zaman kita sekarang.

Di zaman Medinah Nabi Muhammad mengatur kehidupan politik umat
sesuai dengan wahyu yang beliau terima dari Tuhan dan dalam hal-hal yang
tidak ada wahyu yang mengaturnya beliau bermusyawarah dengan para
sahabat. Dalam istilah sekarang dapat dikatakan bahwa pemerintahan Nabi
mempunyai corak teokratis, tetapi dalam pada itu bercorak demokratis pula.

Setelah beliau wafat, wahyu berhenti turun dan Empat Khalifah,
pengganti beliau, Abu Bakar, Umar Ibn Al-Khatab,Usman Ibn Affan dan Ali Ibn
Abi Thalib mengatur kehidupan umat dengan berpegang pada Al-Qur’an serta
sunnah Nabi dan dalam hal-hal yang tak disebut, baik di dalam Al-Qur’an
maupun Hadist, mereka bermusyawarah dengan para sahabat yang
mendampingi mereka dalam memimpin umat. Abu Bakar diangkat menjadi
khalifah bukan karena ditunjuk oleh Nabi Muhammad. Nabi wafat tanpa
meninggalkan keputusan atu pesan tentang pengganti beliau dalam memimpin
negara yeng berbentuk di Medinah.

Dalam musyawarah yang diadakan umat Islam Medinah sebelum Nabi
dikuburkan, Abu Bakar terpilih menjadi khalifah pertama. Abu Bakar, sebelum
wafat bermusyawarah dengan para sahabat tentang penggantinya, dan Umar
disepakati untuk menjadi khalifah ke dua. Khalifah ketiga, Usman dipilih dalam

3 Al-Dustur al-Qur’ani fi Syu’un al-Hayah, Cairo, 1956, hlm. 56.



musyawarah enam sahabat besar. Ali juga dipilih untuk menjadi khalifah
keempat. Karena itu pemerintahan di masa empat khalifah bercorak republic di
samping bercorak demokratis.

Khalifah kelima, Mu’syawarah Ibn Abi Sufyan, mengubah sunnah empat
khalifah, dan mengangkat anaknya Yazin, stelah bermusyarawah dengan
sahabat-sahabatnya, menjadi khalifah keenam. Semenjak itu terbentuklah
pemerintahan dinasti dalam Islam. Dinasti pertama adalah Dinasti Bani
Umayyah yang dapat bertahan kurang lebih 90 tahun untuk kemudian
digantikan oleh Dinasti Bani Abbas selama kurang lebih 500 tahun.

Pada permulaan zaman Dinasti Bani Abbas inilah, dengan khalifah-
khalifahnya yang ternama dalam sejarah, seperti Harun Ar-Rasyid dan putranya
Al-Ma’'mun, dimulai penerjemahan buku-buku ilmu pengertahuan dan filsafat
Yunani ke dalam bahasa Arab. Dari hasil penerjemahan buku-buku peradaban
Yunani yang memberikan kedudukan tinggi kepada akal inilah berkembang
pemikiran yang maju dan tinggi pula dalam Islam, baik dalam bidang
keagamaan maupun dalam bidang non-agama. Dalam bidang keagamaan
timbullah ilmu kalam atau teologi Islam, ilmu fikih atau hukum Ilam, termasuk
di dalamnya soal politik, ilmu sihir, ilmu hadis, ilmu tasauf, fisafat Islam, dan
lain-lain. Dan dalam bidang non-agama timbul bahasa dan sastra Arab, ilmu
kedokteran, matematika, optika, astronomi, ilmu alam, ilmu bumi, sejarah, dan
lain-lain. Ulama dizaman dinasti Bani Abbas itu, tidak terbatas pengetahuannya
pada soal-soal keagamaan, tetapi mencakup pula soal-soal keduniaan. Al-
Ghazali umpamanya adalah seorang filsuf di samping ulama dalam bidang
teologi dan hukum Islam. Ibn Sina selain meninggalkan karangan-karangan
dalam filsafat dan kedokteran, meninggalkan pula karangan dalam bidang
ibadat dan teologi Islam. Ibn Rusyd adalah seorang filsuf, dokter, dan hakim
Islam.

Ulama-ulama zaman Dinasti Abbas inilah pada hakikatnya yang banyak
memberikan penjelasan dan penafsiran tentang ajaran-ajaran dasar dan
prinsip-prinsip yang terkandung dalam Al-Qur’an. Di zaman Dinasti Bani
Umayyah belum banyak diadakan ijtihad. Di zaman Bani Abbas inilah muncul
buku-buku keagamaan yang tebal dan berjilid-jilid tersebut diatas. Di zaman
inilah timbul aliran-aliran dan mazhab-mazhab dalam berbagai bidang
keagamaan Islam. Dengan kata lain, para ulama zaman Dinasti Bani Abbas inilah

10



yang banyak menciptakan ajaran-ajaran relatif, berubah, dan dapat diubah
dalam Islam tersebut diatas.

Dinasti Bani Abbas, yang benar peranannya dalam mewujudkan
penjelasan dan penafsiran ajaran-ajaran dasar serta prinsip-prinsip yang
terdapat dalam Al-Qur'an itu, jatuh atas serangan Jengiz Khan dan
keturunannya yang melanda dunia pada abad ke-13. Dengan jatuhnya Dinasti
Bani Abbas, hilanglah untuk sementara dinasti besar di dunia Islam, dan
tinggallah dinasti-dinasti kecil. Tetapi pada permulaan abad ke-16 muncul tiga
dinasti besar yaitu Dinasti Bani Usman yang berpusat di Istambul, Dinasti
Safawi yang berpusat di Isfahan, Iran, dan Dinasti Mughal yang berpusat di
Delhi, India. Di antara ketiganya, Dinasti Bani Usmanlah yang dapat bertahan
sampai permulaan abad ke-20. Pada tahun 1924, Dinasti Bani Usman dengan
system kekhalifaannya dihapus oleh Mustafa Kemal Ataturk dan sebagai
gantinya timbul Republik Turki Modern.

System pemerintahan dinasti atau monarki yang muncul pada
pertengahan abad ke-7 dan bertahan lebih dari 1200 tahun pada abad ke-20
berubah dan mengambil bentuk pemerintahan republik, constitutional, dan
demokrasi. Negara Republik Turki di pertengahan abad ke-20 diikuti oleh
Republik Indonesia, Republik Pakistan, Republik Mesir, Republik Syiria,
Republik Irak, Republik Tunisia, Republik Aljazair, dan lain-lain. Dewasa ini
umumnya dunia Islam mengambil pemerintahan monarki tinggal beberapa saja
seperti Arab Saudi, Marokko, Yordania, Kuwait dan lain-lain.

Dari tinjauan singkat mengenai sejarah pemerintah dalam Islam seperti
yang diberikan diatas ternyata bahwa system pemerintahan dalam Islam
berkembang mulai dari corak teokratis-demokratis di zaman Nabi Muhammad
ke corak republik-demokratis di empat khalifah, ke corak monarki-demokratis
di zaman modern. Perkembangan ini bisa menjadi karena Al-Qur’an tidak
mengandung ayat yang menentukan system pemerintahan, tetapi hanya
mengandung prinsip-prinsip dalam menjalankan pemerintahan. Di atas
prinsip-prinsip inilah perkembangan system itu terjadi dalam sejarah dan
perkembangan ini terjadi sesuai dengan kondisi zaman dan situasi setempat.

Yang banyak dipermasalahkan dewasa ini samping system
pemerintahan adalah system perekonimian. Al-Qur’an juga tidak mengandung
ayat-ayat mengenai hal ini. Yang dibawa hanyalah prinsip-prinsip, antara lain
hak milik perorangan diakui, tetapi dalam arti bahwa harta yang dimiliki itu

11



hanya merupakan titipan dari Tuhan, Pemilik alam semesta dan segala yang ada
padanya. Harta tak boleh dikuasai oleh sebagian kecil anggota masyarakatan,
orang-orang tidak berada mempunyai hak tertentu terhadap harta titipan
Tuhan itu, dan sumber-sumber kekayaan yang vital tidak boleh dimiliki secara
perorangan. Diatas ajaran-ajaran dasar dan prinsip-prinsip yang dibawa Al-
Qur’an inilah sistem perkonomian umat Islam dapat disusun.

Sejarah masa lampau menunjukkan, bahwa harta kekayaan di zaman
empat khalifah banyak berada di tangan negara, di zaman dinasti-dinasti
kekayaan pada mulanya dikuasai dinasti-dinasti yang memerintah dan
kemudian timbul feodalisme. Ajaran tentang hak fakir miskin terhadap
kekayaan dalam pada itu dilaksanakan melalui lembaga wakaf. Pemilik harta
mewakafkan sebagian dari hartanya untuk keperluan social, fakir miskin, dan
sebagainya. Di dunia Islam Timur Tengah harta yang diwakafkan demikian
banyak, sehingga sampai sekarang negara-negara disana memerlukan
departemen-departemen tersendiri untuk mengurus harta-harta yang
wakafkan itu. Di abad ke-20 ini dunia Islam dipengaruhi oleh teori-teori
sosialisme barat, dan timbullah teori-teori sosialisme Islam di berbagai dunia
[slam. Karena, sebagaimana halnya dalam soal ekonomi juga Al-Qur’an tidak
menyebut sistem, maka sistem perekonomian dalam Islam berkembang sesuai
dengan perkembangan zaman dan situasi setempat berdasarkan ajaran-ajaran
dasar dan prinsip-prinsip yang terdapat dalam Al-Qur’an dan Hadits.

Satu soal penting lain adalah hidup kekeluargaan yang menjadi dasar
utama hidup kemasyarakatan suatu umat. Ajaran dasar atau prinsip dalam
hidup kekeluargaan ini adalah adanya perkawinan, adanya perceraian, dan
bolehnya seorang suami mempunyai istri sampai empat. Dimasa-masa lampau
wanita mempunyai kedudukan lemah dan banyak bergantung pada kaum pria,
entah orang tua, saudara, atau suaminya. Karena itu soal perkawinan,
perceraian, dan mempunyai lebih dari satu istri banyak terletak di tangan kaum
pria. Orang tualah yang menentukan jodoh gadisnya, suamilah yang
menceraikan istrinya, dan sekehandak suamilah mengambil istri lebih dari satu.
Demikianlah ijtihad ulama dimasa lampau, dan demikianlah ajaran Islam
mengenai perkawinan dan perceraian sampai abad ke-20 ini. Tetapi dengan
adanya emansipasi wanita di saman modern timbul ijtihad baru. Wanita
menuntut supaya dalam soal kawin dan cerai mereka juga mempunyai suara.
Timbullah ajaran baru dalam Islam; cerai tidak terletak di tangan suami tetapi

12



di tangan pengadilan agama dan dalam mengambil keputusan suara istri di
dengar. Suami tidak sekehendak hati lagi dapat mengambil istri tambahan
tetapi harus seizin istri lebih dari satu, umum dikatakan bahwa sistem
perkawinan dalam Islam adalah poligami. Tetapi dewasa ini, dengan sulitnya
suami mengambil istri di samping yang telah ada, sistem perkawinan Islam
mengambil bentuk monogami sesuai dengan perkembangan zaman dan
emansipasi wanita. Perubahan sistem ini bisa terjadi karena Al-Qur’an hanya
mengandung ajaran-ajaran dan prinsip-prinsip yang senantiasa bisa
disesuaikan penafsiran dan cara pelaksanaannya dengan perkembangan
zaman.

Dalam soal hukuman kriminal, memotongan tangan pencuri adalah
hukuman yang lazin diterima di masa lampau. “potong tangan” yang terdapat
dalam Al-Qur’an diartikan secara harfiah. Tetapi di zmana humanisme
sekarang, “potong tangan” telah diartikan secara metoforis, yaitu mencegah
orang dari mencuri. Umpamanya dengan memasukannya ke dalam penjara dan
melatihnya memperoleh ketrampilan tertentu untuk dapat mencari nafkah
melalui jalan yang halal dan baik. Perubahan arti ini bisa terjadi karena ayat
tidak menegaskan arti “potong tangan”.

Dari uraian diatas dapatlah diambil kesimpulan bahwa ajaran-ajaran
dasar dan prinsip-prinsip yang dibawah 500 ayat tersebut sebelumnya,
memerlukan banyak penjelasan dan penafsiran melalui ijtihad ulama agar
ajaran-ajaran dasar serta prinsip-prinsip itu dapat dijalankan oleh umat dalam
masyarakat. Ijtihad ulama itu berjalan sepanjang zaman semenjak Nabi
Muhammad wafat dan dalam Islam terdapat ijtihad yang bukan saja jumlahnya
besar sekali, melainkan juga berbeda, bahkan terkadang bertentangan. Karena
ijjtihad ulama ini juga merupakan ajaran dalam Islam, ajaran Islam itu dalam
sejarah pada hakikatnya senantiasa bertambah dan berkembang, sehingga
pada akirnya yang terbanyak terdapat dalam Islam adalah ajaran hasil ijtihad
ulama yang tidak bersifat mutlak benar, tetapi relatif, berubah dan dapat
diubah. Dalam pada itu ajaran yang bersifat mutlak benar, kekal, tidak berubah
dan tak dapat diubah sebagaimana terdapat dalam Al-Qur’an dan Hadist tetap
sebagaimana ditinggalkan Nabi, tidak bertambah jumlahnya.

Tetapi dalam perjalanan sejarah, ajaran yang berasal dari ijtihad ulama
itu diangap pula bersifat absolut dan mutlak benar, kekal dan tak boleh diubah.
Hal ini menimbulkan dogamtisme ketat, pandangan sempit dan

13



ketidakterbukaan terhadap hal-hal yang baru. Perubahan-perubahan yang
dibawa oleh kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi di cap sebagai bid’ah,
inovasi yang tidak sejalan bahkan bertentangan dengan agama. Kecederungan
ini terdapat diseluruh dunia Islam.

Pandangan inilah, yaitu bahwa semua arajan dalam Islam adalah
bersifat mutlak benar, yang banyak menimbulkan hubungan tidak serasi dan
bertentangan antara orang-orang agama di satu pihak dan orang-orang ilmiah
dan golongan pemerintah di pihak lain. Dalam pada itu perlu ditegaskan bahwa
tidak semua orang agama mempunyai pandangan demikian. Golongan
pembaharu, yang mulai timbul pada abad ke-19, seperti Muhamad Abduh di
Mesir dan Sayid Ahmad Khan di India, berpegang teguh hanya pada ajaran-
ajaran dasar dan serta prinsip-prinsip yang dikandung Al-Qur’an dan Hadist.
[jtihad ulama masa lampau tidak mengikat bagi mereka. Karena itu antara
golongan pembaharu dan orang-orang ilmuan serta pemerintah tidak mesti
terjadi pertentangan bahkan antara kedua pihak terdapat kerja sama yang baik.

Tetapi sayangnya golongan pembaharu demikian di seluruh dunia Islam
kecil jumlahnya dibandingkan dengan golongan tradisional yang keras
mempertahankan ijtihad ulama masa lampau, yaitu golongan yang
berpendapat bahwa semua ajaran Islam bersifat absolut dan tidak boleh
diubah. Dengan kata lain, diseluruh dunia Islam golongan tradisionallah yang
terbesar jumlahnya dan terbesar pengaruhnya dalam masyarakat. Dengan
demikian yang menonjol dalam dunia Islam, sebagaimana digambarkan artikel-
artikel dalam Perkembangan Modern dalam Islam ini, adalah pertentangan
antara orang-orang agama dan orang-orang pemerintah yang memakai hasil-
hasil ilmu pengetahuan dan teknologi modern dalam memajukkan bangsa dan
negara masing-masing.

Tetapi melihat kepada hakekat ajaran Islam, sebagaimana diuraikan
diatas, hal ini tidak mesti terjadi. Antara agama dan ilmu pengetahuan serta
teknologi pada dasarnya tidak ada pertentangan. Pertentangan terjadi antara
penafsiran-penafsiran keagamaan atau ijtihad ulama, yang juga merupakan
ajaran dalam Islam, dan penemuan-penemuan ilmu pengetahuan serta
teknologi modern.

Pertentangan itu untuk masa depan dapat dihilangkan dengan
menghidupkan kembali sikap para ulama dimasa silam, yang telah dimulai oleh
kaum pembaharu abad ke-19 dan abad ke-20, yaitu hanya terikat pada ajaran-

14



ajaran dasar yang terkandung Al-Qur’an dan Hadist. Ajaran-ajaran hasil ijtihad
ulama tidak mengikat.
Sikap harus dihidupkan ialah apa yang terkandung dalam hadis Nabi:
Aku tinggalkan bagimu dua hal, yang jika kamu berpegang padanya,
sekali-kali kamu tidak akan sesat, yaitu Al-Qur’an dan Sunnah Rasul-nya.
Dengan berpedoman pada hadis ini pertentangan antara agama dan
perkembangan modern yang dibawa ilmu pengetahuan dan teknologi modern
dapat dihilangkan; dan pertentangan antara orang-orang agama dan ilmuwan
serta orang pemerintahan seperti digambarkan dalam buku Perkembangan
Modern dalam Islam ini dapat dielakkan.

15



BAB Il
PEMBAHARUAN DALAM PEMIKIRAN ISLAM
MODERNISME DAN SEKULARISME

A. MEMAHAMI MAKNA PEMBAHARUAN ISLAM

Salah satu bidang kajian Islam yang secara intens dilakukan pengkajian
oleh kalangan akademisi, ilmuan, dan pemerhati Islam adalah tentang
pembaruandalam Islam. Hal ini terlihat dari banyaknya kajian yang
membicarakan tema tersebut, baik mengenai sejarah, tokoh, maupun
pemikiran pembaruannya. Adanya intensitas perbincangan dan pengkajian
tersebut menunjukkan bahwa di kalangan umat Islam, khususnya di kalangan
para ilmuan Islam, telah terbangun suatu pandangan bhwa pembaharuan Islam
merupakan suatu keniscayaan sekaligus sebagai konsekuensi logis dari
pengalaman ajaran [slam. 4

Meskipun demikian, menurut Din Syamsuddin, terdapat tarik menarik
yang menjadikan isu pembaruan Islam actual sekaligus kontroversial
sepanjang sejarah pemikiran Islam. Dengan ungkapan lain bahwa terdapat
kelompok pro dan kontra terhadap pembaharuan Islam, yaitu antara yang
menanggap bahwa pembaruan Islam sebagai suatu keharusan untuk
aktualisasi dan kontekstualisasi ajaran Islam- sebagai paparan singkat di atas,
dengan yang melakukan penolakan dan penentangan terhadap pembaruan
Islam karena dipandang bahwa Islam adalah agama pembawa kebenaran
mutlak sehingga upaya pembaruan dipandang bertentangan dengan watak
kemutlakan Islam tersebut. Di samping itu, penolakan tersebut didasari oleh
suatu pandangan bahwa pembaruan (modernitas) adalah produk kebudayaan
Barat, sedangkan Barat dipandang sebagai musuh Islam dan umat Islam baik
secara politik maupun cultural.

Melihat perbedaan di atas, Din Syamsuddin berpandangan bahwa
perbedaan mendasar antara yang pro dan kontra pembaruan sesunggunya
terletak pada kerangka metodologis dalam memahami Islam sehingga
perbedaan antara keduanya berada dalam wilayah pemahaman dan penafsiran,
bukan dalam wilayah yang sangat prinsip. Oleh karena itu, pembaruan Islam
padadataran ini dapat dipandang sebagai suatu keharusan.

4 Fauzi, P3M STAIN Purwokerto Fauzi I Ibda’ Volume 2. No. 1 Januari-Juni 2004.

16



Berkaitan dengan uraian di atas, permasalahan yang perlu untuk
dilakukan pengkajian adalah : apa hakikat pembaruan Islam itu?. Apa yang
menjadi dasar atau dapat dijadikan landasan bagi pemaruan Islam, serta
bagaimana pembaruan Islam itu dijalankan?. Persoalan-persoalan itulah yang
akan dikaji dalam tulisan ini; dengan tujuan akan diperoleh pemahaman secara
teoretis terhadap hakekat makna pembaruan Islam, dasar atau landasan bagi
upaya pembaruan Islam, serta subtansi metode pembaruan Islam.

1. Hakikat Pembaruan Islam

Dalam kosa kata “Islam” term pembaruan digunakan kata tajdid,
kemudian muncul berbagai istilah yang dipandang memiliki relevansi makna
dengan pembaruan, yaitu modernism, reformisme puritanisme, revivalisme,
dan fundamentalisme. Di samping kata tajdid, ada istilah lain dalam kosa kata
[slam tentang kebangkitan atau pembaruan, yaitu kata islah. Kata tajdid bisa
diterjemahkan sebagai “pembaharuan” dan islah sebagai “perubahan”. Kedua
kata tersebut secara bersama-sama mencerminkan suatu tradisi yang berlanjut,
yaitu suatu upaya menghidupkan kembali keimanan Islam beserta praktik-
praktiknya dalam komunitas kaum muslim. >

Berkaitan dengan hal tersebut, pembaruan dalam Islam bukan hal yang
menyangkut dengan dasar atau fundamental ajaran Islam, artinya bahwa
pembaruan Islam bukanlah dimaksudkan untuk mengubah, memodifikasi, atau
merevisi nilai-nilai dan prinsip-prinsip Islam supaya sesuai dengan selera
zaman, melainkan lebih berkiatan dengan penafsiran atau interpretasi
terhadap ajaran-ajaran dasar agar sesuai dengan kebutuhan perkembangann
serta perkembangan zaman. Terkait dengan ini maka dapat dipahami bahwa
pembaruan merupakan aktualisasi ajaran tersebut dalam perkembangan
sosial.6

Senada dengan hal di atas. Din Syamsuddin mengatakan bahwa
pembaruan Islam merupakan rasionalisasi pemahaman Islam dan
kontekstualisasi nilai-nilai Islam ke dalam kehidupan. Sebagai salah satu
pendekatan pembaruan Islam, rasionalisasi mengandung arti sebagai upaya

5Lihat John O. Voll, Pembaharuan dan Perubahan dalam sejarah Islam : tajdid dan Islah.
Dalam John L. Esposito (ed), Dinamka Kebangunan Islam: watak, proses, dan tantangan.
Terjemahan Bakri Siregar (Jakarta: Rajawali Press, 1987), h. 21-23..

6Lihat Azyumardi Azra, Pergolakan Politik Islam dari Fundamentalisme, Modernisme
hingga Post Modrnisme (Jakarta: Paramadinah, 1996), h. 30.

17



menemukan subtansi dan penanggalan lambang-lambang, sedangkan
kontekstualisasi mengandung arti sebagai upaya pengaitan subtansi tersebut
dengan pelataran sosial-budaya tertentu dan penggunaan lambang-lambang
tersebut untuk membungkus kembali subtansi tersebut. Dengan ungkapan lain
bahwa rasionalisasi dan kontektualisasi dapat disebut sebagai proses subtansi
(pemaknaan secara hakiki etika dan moralitas) Islam ke dalam proses
kebudayaan dengan melakukan desimbolisasi (penanggalan lambang-
lambang) budaya asal (baca: Arab), dan pengalokasian nilai-nilai tersebut ke
dalam budaya baru (lokal). Sebagai proses subtansiasi, pembaruan Islam
melibatkan pendekatan subtantivistik, bukan formalistic terhadap Islam.
2. Ciri-ciri Umum Gerakan-gerakan Pembaruan

Korelasi antara ide-ide pembaruan yang dikembangkan oleh gerakan
dan para pengikutnya merupakan karakteristik umum yang lain. Penting
dicatat bahwa masing-masing gerakan yang disebut di atas, dengan
pengecualian NU, didukung oleh kelas entrepreneur tertentu. Ini sesuai dengan
apa yang disebut oleh teori Geertz “masjid dan pasar”, yang menunjuk pada
hubungan historis dan fungsional antara Islam dan perdagangan. Dalam
kenyataannya, pendiri dan pemimpin terkemuka gerakan-gerakan reformis
Islam di Indonesia berasal dari kalangan pedagang. Ahmad Dahlan, pendiri
Muhammadiyah adalah seorang pedangan. Para pengganti dan pengikutnya
juga kaum pedangan.

Demikian pula, Serikat Islam adalah sebuah organisasi dagang yang
didirikan oleh seorang pedagang sukses, yang kemudian berkembang menajdi
gerakan politik. Al-Irsyad juga dipelopori oleh pedagang Arab Indonesia.
Demikian pula halnya dengan Persatuan Islam yang para pendirinya, Haji Zam-
zam danHaji Muhammad Junus adalah guru-guru agama sekaligus pedagang
terkemuka. Mereka datang dari keluarga pedagang yang pindah dari
Palembang (Sumatra Selatan) kemudian menetap di Bandung (Jawa Barat).
Gerakan ini menunjukkan tendensi modernisnya, khususnya setelah Ahmad
Hassan bergabung ked ala gerakan ini. Hassan sendiri berasal dari Singapura
dan pindah ke Surabaya (Jawa Timur), lalu menetap di Bandung meneruskan
kariernya sebagai seorang pedagang. Secara signifikan, berbagai faktor ini tidak
memainkan peran besar dalam pendirian NU, sebuah organisasi yang
disponsori oleh ulama yang berakar kuat di pesantren. Meskipun demikian, ia

18



mirip dengan gerakan Islam lain dalam arti bahwa pendirinya adalah orang-
orang dari kelas atas, bila dibandingkan dengan para pendukungnya.

Jika para pendiri dan pemimpin empat gerakan Islam pertama
adalah pedagang kelas menengah dan pegawai negeri, para umumnya para
pemimpin NU adalah santri tuan tanah kelas menengah dari kalangan
pedesaan. Meskipun kedua kelompok ini termasuk kelompok menengah,
mereka sangat berbeda satu dari yang lain. Mereka yang termasuk kelompok
pertama banyak dipengaruhi oleh semangat masyarakat liberal, sedangkan
yang kedua umumnya tinggal dan masyarakat yang relatif tertutup. Perbedaan
ini pada akhirnya mempengaruhi orientasi gerakan-gerakan tersebut.
Hubungan antara gagasan pembaruan dan kegiatan ekonomi tampaknya
merupakan sebuah fenomena universal. Wertheim Geertz menemukan apa
yang mereka sebut sebagai sebuah analogi yang mencolok ketika mereka
menganggap adanya paralelisme antara reformisme Protestan Eropa abad ke-
16 dan ke-17 serta pembaruan Islam di Indonesia pada awal abad ke-20.
Bahkan, Weber menunjukkan bahwa mereka yang merupakan kelas pedagang
besar, kaum borjuis, pedangan, pemilik modal, dan ahli-ahli teknis, terutama
adalah kaum Protestan. Kegiatan kapitalis secara ekstrem berkembang di
kalangan gereja-gereja protestan dan Calvinis Huguenot Prancis, kelas
pedagang Belanda, dan kaum puritan Inggris. Di Indonesia, ide-ide pembaruan
tumbuh secara sadar di kalangan kelas pedagang dan kelas menengah
komunitas urban. Mobilitas para pedagang memiliki peran besar dalam
menyebarkan ide-ide tersebut.

Sebagai pedagang batik, Ahmad Dahlan, misalnya, sering mengunjungi
satu kota ke kota lainnya untuk tujuan bisnis. Jaringan perdagangannya
memberikan sebuat platform untuk menyebarkan ide-ide Muhammadiyah saat
organisasi ini diizinkan untuk beroperasi di luar Yogyakarta. Munculnya
cabang-cabang Muhammadiyah di beberapa kawasan disebabkan oleh
diskursus ini; dalam banyak kasus mereka sesungguhnya disponsori oleh para
pedagang lokal. Mobiltas sosial. Terdapat hubungan antara ide-ide pembaruan
dan mobilitas horizontal kelompok-kelompok tertentu. Mobilitas yang
merupakan elemen penting modernisasi, ini bisa ditemukan dalam kelas
masyarakat pedagang di banyak bagian dunia pada tahun-tahun pertama abad
ke-20. Orang yang sering pindah dari satu tempat ke tempat lain menunjukkan
kesiapan mereka - sekurang-kurangnya secara psikologis untuk meninggalkan

19



batas-batas tradisional yang merupakan bagian dari kultur mereka sejak kecil.
Hal ini juga menunjukkan kesiapan mereka beradaptasi dengan lingkungan
baru, di tempat mereka bisa hidup dan berkembang dalam atmosfer baru.
Daniel Lerner menyebut orang-orang seperti ini sebagai memiliki kepribadian
yang mobil (mobile personality), yang ditandai oleh kapasitas tinggi untuk
melakukan identifikasi dengan aspek-aspek baru dari lingkungannya. Mereka
dibekali dengan mekanisme yang dibutuhkan untuk mengakomodasi tuntutan-
tuntutan baru yang muncul di luar pengalaman mereka sehari-hari.

Demikian pula, kegiatan kewirausahaan Ahamd Dahlan dan pemimpin
beberapa gerakan lain pada saat itu mempermudah untuk membentuk sikap-
sikap semacam itu, dibandingkan dengan kelompok non-pedagang.
Menggunakan istilah Wertheim, para pemimpin reformis ini bisa dikatakan
sebagai pedagang urban dari periode pertama abad ini. Falsafah etika dan iman
mereka menunjukkan individualism dan rasinalisme borjuis yang tipikal
(khas), yang menganggap manusia tidak sebagai suatu totalitas (keseluruhan),
tetapi sebagai sebuah kumpulan individu. Sebagimana kau urban melawan
otoritas bangsawan feodal dan tradisi feodal, demikian pla mereka melawan
otoritas ulama yang dihormati dan tradisi-tradisi keagamaan tertentu. Mereka
tinggal di sebuah dunia yang menawarkan kesempatan kepada individu yang
energetic dan sadar serta penuh percaya diri.

Mereka tidak menganggap sebagai dosa untuk mencapai kekayaan
duniawi; mereka bisa menjadi Muslim saleh dengan mengabdikan diri mereka
dengan rajin dan jujur pada usaha bisnis mereka. Nilai-nilai keagamaan dalam
kenyataannya memotivasi mereka pada masa tertentu untuk meraih
kesuksesan dunia. Purifikasi praktik keagamaan dan signifikansi sosialnya.
Paralel lain dapat dilihat dalam keyakinan mereka bahwa agama harus
dibersihkan dari ritualisme dan mistisisme yang menyimpang. Ini membawa
pada sikap bahwa kehidupan mereka harus hemat, aktif, dan bertanggung
jawab.” Dalam aplikasinya, sikap ini mendorong gerakan-gerakan pemburuan
dan khususnya Muhammadiyah untuk mencari signifikansi sosial bagi setiap
bentuk ritual agar ritual tersebut tidak terpisah dari etika sosial. Terdapat

7Syafiq A. Mughni, “Islam dan Modernisasi dengan Rujukan Khusus Terhadap Masalah
Indonesia”. Makalah disampaikan dalam Inagurasi Mahasiswa Baru Universitas
Muhammadiyah Surabaya, 1985, hlm.14.

20



kualitas keduniaan tertentu dari pendekatan ini yang hampir bisa
dikualifikasikan sebagai anti-tasawulf.

Namun ketika hal ini dipertimbangkan secara hati-hati, kita menemukan
bahwa masalah yang sebenarnya tidaklah demikian; masalahnya hanya
menyangkut pemahaman yang bebeda tentang tasawuf di pihak
Muhammadiyah, yang menurutnya tidak mewakili penolakan terhadap dunia
temporal. Suatu ritual yang sangat individualistik dan mengisolasi
ditransformasikan oleh gerakan ini ke dalam usaha positif untuk kepentingan
masyarakat karena mistisisme yang menolak semua hal yang bersifat duniawi
dan hanya menggiring pada asketisme tidak diterima oleh Muhammadiyah.
Nilai memperoleh kekayaan dunia terletak pada kemampuan untuk
memfasilitasi ibadah agama. Dalam pengertian ini, hal tersebut sesuai dengan
pandangan Islam yang mengajarkan bahwa seorang mukmin yang kaya (kuat
secara ekonomis) lebih baik dari pada seorang mukmin yang miskin.

Meskipun ada beberapa kemiripan antara reformisme Protestan di
Eropa dan reformisme Islam di Indonesia, terdapat juga banyak perbedaan.
Secara historis, reformisme Protestan muncul sebagai reaksi terhadap apa yang
dipahami sebagai penyelewengan sistematis terhadap agama, sedangkan
reformisme Islam di Indonesia muncul sebagai respons terhadap kurangnya
ketertarikan pada praktik agama dan terhadap dominasi kultural dan politik
Barat. Jika latar belakang ini tidak dipahami secara benar, mereka yang
mengharapkan reformasi Islam di Indonesia akan melahirkan hasil yang sama
sebagaimana protestantisme di Barat akan merasa kecewa. Wertheim
merefleksikan perasaan ini dengan menyimpulkan bahwa reformisme Islam di
Indonesia telah melahirkan literalisme, kekakuan, ekslusivisme, dan
komunalisme. Sistem nilai Islam tentang persaudaraan, tanggung jawab
bersama, koperasi, larangan praktik riba, yang telah tercampur dengan elemen-
elemen sosial dan budaya Indonesia seperti gotong royong dan rasa memiliki
bersama, menggiring orang berasumsi bahwa kapitalisme Barat mungkin sulit
dilaksanakan dalam gerakan pembaruan Islam Indonesia.

Mengharapkan munculnya kapitalisme Barat dalam masyarakat Islam
karenanya meremehkan sistem nilai-nilai Islam yang berbeda dari nilai-nilai
Protestan. Namun, munculnya gerakan-gerakan reformasi Islam yang
mengunakan secara implisit argumen-argumen Weberian mempertanyakan
klaim Weber yamg menyatakan tendensi rasional tidak bisa ditemukan di luar

21



Eropa. Kajian sosiologis menunjukan bahwa dunia Islam mengalami transisi
dari ekonomi moneter ke kultur rezim agraris dam militer.8 Di Indonesia (Jawa),
kegiatan perdagangan kawasan pantai utara pada abad ke-15 dan ke-16
berpindah kepada masyarakat agraris daerah pedalam. Muhamadiayah yang
muncul di lingkungan kerajaan Yogyakarta yang agraris mengabdikan dirinya
untuk menghidupkan tradisi kosmopolitanisme Islam. Semangat rasionalisme
yang dianjukan oleh gerakan ini harus berhadapan dengan tendensi khurafat
dan irrasional orang-orang di kawasan administratif kerajaan itu. Dalam
mencari tujuan humanistik dan keagamaan, rasionalisasi juga menganggap
praktik ritual tertentu yang tidak memiliki dasar agama dan yang boros
(mubazir) sebagai tidak bermanfaat. Pendekatan rasional seperti ini pada
giliran selanjutnya melahirkan reaksi dari kelompok tertentu kalangan
komunitas Muslim. Reaksi yang dinilai berdasarkan alasan agama ini
sesugguhnya dimotivasi oleh faktor-faktor sosial ekonomi.

2. Landasan bagi Pembaruan Islam

Sebagaimana diuraikan di awal tulisan ini bahwa pembaruan Islam
merupakan suatu keharusan bagi upaya aktualisasi dan kontekstualisasi Islam.
Merupakan suatu keharusan bagi upaya aktualisasi dan kontekstualisasi Islam.
Berkaitan dengan hal ini, persoalan yang perlu dijawab adalah hal-hal apa saja
yang dapat dijadikan pijakan (landasan) atau pemberi legitimasi bagi gerakan
pembaruan Islam (tajdid). Di antara landasan dasar yang dapat dijadikan
pijakan bagi upaya pembaruan Islam adalah landasan teologis, landasan
normatif, dann landasan historis.

Menurut Achmad Jainuri, ide, tajdid berakar pada warisan pengalaman
sejarah kaum Muslim. Warisan tersebut adalah landasan teologis yang
mendorong munculnya berbagai gerakan tajdid (pembaruan Islam).?
Selanjutnya - masih menurut Achmad Jainuri- Landasan teologis itu
terformulasikan dalam dua bentuk keyakinan, yaitu: pertama, keyakinan
bahwa Islam adalah agama universal ( universalisme Islam). Sebagai agama

8Bryan S. Tuner, Capitalism and Class in the Middle East: Theories of Social Change and
Economic Devolement (London: Heinemann Educational Book, 1984), hlm.30.

9Achmad Jainuri, Landasan Teoligis gerakan Pembaruan Islam” dalam jurnal Ulumul
Qur’an, No. 3 Vol. VI. Tahun 1995, hlm. 38.

22



universal, Islam memiliki misi rahmatan li al-‘alamin, memberikan rahmat bagi
seluruh alam.

Universalitas Islam ini dipahami sebagai ajaran yang mencakup semua
aspek kehidupan, mengatur seluruh ranah kehidupan umat manusia, baik
berhubungan dengan habl min Allah (hubungan dengan sang Kalik), habl min
an-nas (hubungan dengan sesama umat manusia), serta habl min al-‘alam
(hubungan dengan alam lingkungan).1® Dengan terciptanya harmoni pada
ketiga wilayah hubungan tersebut maka akan tercapai kebahagian hidup sejati
di dunia dan di akhirat karena Islam tidak hanya berorientasi duniawi, tetapi
duniawi dan ukhrawi secara bersama-sama.!!

Konsep universalisme Islam itu meniscayakan bahwa ajaran Islam
berlaku pada setiap waktu, tempat, dan semua jenis manusia, baik bagi bangsa
Arab maupun non-arab dalam tingkat yang sama, dengan membatasi diri pada
suatu bahasa, tempat, masa, atau kelompok tertentu. Dengan ungkapan lain
bahwa nilai universalisme itu tidak bisa dibatasi oleh formalisme dalam bentuk
apapun.12

Senada dengan hal di atas, Din Syamsuddin mengatakan bahwa watak
universalisme Islam meniscayakan adanya pemahaman selalu baru untuk
menyikapi perkembangan kehidupan manusia yang selalu berubah. Islam yang
universal -shalih li Kulli zaman wa makan—menuntut aktualisasi nilai-nilai
Islam dalam konteks dinamika kebudayaan. Kontekstualisasi ini tidak lain dari
upaya menemukan titik temu antara hakikat Islam dan semangat zaman.
Hakikat Islam yang rahmatan li al-‘alamin berhungan secara simbiotik dengan
semangat zaman, yaitu kecondongan pada kebaruan dan kemajuan.

Pencapaian cita-cita kerahmatan dan kesemestaan sangat bergantung
pada penemuan-penemuan baru akan metode dan teknik untuk mendorong
kehidupan yang lebih baik dan lebih maju. Din Syamsuddin mengatakan bahwa
keuniversalan mengandung muatan kemodernan. Islam menjadi universal

10 Jbid.
HLihat misalnya Q.S. 28: 77.

12 Lihat Nurcholish Madjid, Islam, Doktrin dan Peradaban (Jakarta: Paramadina, 1992),
hlm. 360-362; Saiful Muzani (ed.), Islam Rasional Gagasan dan Pemikiran Prof. Dr. Harun
Nasution (Bandung: Mizan, 1996), him. 32-33.

23



karena mampu menampilkan ide dan lembaga modern serta menawarkan etika
modernisasi.!3

Kedua, keyakinan bahwa Islam adalah agama terakhir yang diturunkan
Allah SWT, atau finalitas fungsi kenabian Muhammad SAW, sebagai seorang
rasul Allah. Dalam keyakinan umat Islam, terpatri suatu doktrin bahwa Islam
adalah agama akhir zaman yang diturunkan Tuhan bagi umat manusia; yang
berarti pasca-Islam sudah tidak ada lagi agama yang diturunkan Tuhan; dan
diyakini pula bahwa sebagai agama terakhir, apa yang dibawa Islam sebagai
suatu yang paling sempurna dan lengkap yang melingkupi segalanya dan
mencakupi sekalian agama yang diturunkan sebelumnya.l* Al-Quran adalah
kitab yang lengkap, sempurna, dan mencakupi segalanya; tidak ada satu
persoalan pun yang terlupakan dalam Al-Quran.1> Keyakinan yang sama juga
terhadap keberadaan Nabi Muhammad SAW, sebagai Nabi akhir zaman
(khatam al-anbiya’), yang tidak akan lahir (diutus) lagi seorang Nabi pun
setelah Nabi Muhammad SAW., dan risalah yang dibawa Muhammad diyakini
sebagai risalah yang lengkap dan sempurna.

Achmad Jainuri mengatakan bahwa keyakinan akan Muhammad sebagai
Nabi penutup hendaknya dipahami bahwa berhentinya fungsi kenabian bukan
berarti terputusnya pertunjuk Tuhan kepada umat manusia. Kondisi ini
mengacu pada ide bahwa setelah fungsi kenabian Muhammad selesai, secara
fungsional, peran ulama dipandang sangat penting untuk memelihara dinamika
ajaran Islam. Hal ini dipandang tidak berlebihan karena ulama adalah pewaris
para nabi (al'ulama’waratsah al-anbiya’). Dari kalangan ulama itulah muncul
para mujaddid yang secara fungsional memelihara dinamika ajaran Islam yang
dibawa oleh Muhammad SAW. sebagai pengemban risalah terakhir dari Tuhan.
Dengan perkataan lain, kontinuitas petunjuk agama wahyu dari Nabi Adam
hingga Muhammad melalui para Nabi, sedangkan dari Muhammad ke
penerusnya melalui para mujaddid yang secara institusional dimanifestasikan
dalam berbagai ragam pemikiran serta gerakan tajdid.1®

13 M. Din Syamsuddin, “Mengapa”, hlm. 68.

14Lihat Maulana Muhammad ali, The Religion of Islam (Cairo: The Arab Writer
Publisher & Printers, t.t.) hlm. 3.

15Lihat misalnya Q.S. 5 : 3; Q.S. 14: 89.
16L,ihat Achmad Jainuri,”Landasan”, hlm 30-40.

24



Landasan normatif yang dimaksud dalam kajian ini adalah landasan
yang diperoleh dari teks-teks nash, baik Al-Quran dan Al-Hadis. Banyak ayat Al-
Quran yang dapat dijadikan pijakan bagi pelaksanaan tajdid dalam Islam karena
secara jelas mengandung muatan bagi keharusan malakukan perubahan. Di
antaranya surat Adh-Dhuha ayat 4:

o & o

oS4
hal v -

A > e -
e B 1~ R Y
ORI PP
Artinya:
“Sesungguhnya yang kemudian itu lebih baik bagimu dari pada yang dahulu.”

Ayat lainya adalah surat Ar-Ra’d ayat 11:

Py

gy Lo lg2ds 025545, L6z isyalll O
Artinya:

“Sesungguhnya Allah tidak akan mengubah apa yang ada pada suatu kaum
sehinggga mengubah apa yang ada dalam diri mereka sendiri....”

Dari ayat di atas, tampak jelas bahwa untuk mengubah status umat dari
situasi rendah menjadi mulia dan terhormat, umat Islam sendiri harus
berinisiatif dan berikhtiar mengubah nasip mereka, baik pola pikirnya maupun
prilakunya. Dengan demikian, kekuatan-kekuatan pembaru dalam masyarakat
harus selalu ada karena dengan itulah masyarakat dapat melakukan
mekanisme penyesuaian dalam derap langkah dinamika sejarah. 17

Sementara itu, dalam hadis nabi bisa kita temukan adanya teks hadis
yang menyatakan, “Allah akan mengutus kepada umat ini pada awal abad
seseorang akan memperbarui (pemahaman) agamanya.” Menurut achmad
Jainuri, di kalangan para pakar terdapat perbedaan interpretasi mengenai kata
‘ala ra’si kulli mi‘ati sanah (setiap awal abad) ini berkaitan dengan saat
munculnya sang mujaddid. Sebagian lain mengaitkan dengan tanggal kematian.
Hal ini sesuai dengan tradisi penulisan beografi dalam Islam yang biasanya

17Lihat Hamzah Yaa’'qub, Pemurnian, hlm 5.

25



hanya menunjuk tanggak kematian seseorang. Jika arti kata tersebut dikaitkan
dengan tanggal kelahiran, sulit dipahami karena sebagian mereka - yang
disebutkan dalam daftar literatur sejarah Islam- telah meninggal dunia pada
awal abad , yang berarti bahwa mereka belum melakukan pembaruan. Atas
dasar ini, sabagian lagi memahami dalam pengertian lebih longgar dam
menyatakan bahwa yang penting mujaddid yang bersangkutan hidup dalam
abad yang dimaksud. 18

Terlepas dari adanya perdebatan sebagaimana diatas (dalam memaknai
awal abad), yang jelas bahwa ide tajdid dalam Islam memiliki landasan normatif
dalam teks hadis Nabi. Pada awal perkembagannya, sewaktu nabi Muhammad
SAW, masih ada dan pengikutnya masih terbatas pada bangsa Arab yang
pusatnya di Mekah dan Madinah, Islam diterima dan dipatuhi tanpa hambatan.
Semua pengikutnya berkata, “sami’na waatha’na”. 1°

Dalam perkembangannya, Islam, baik secara etnografis maupun georafis
menyebar luas; segi intelektual pun membuahkan umat yang mulai dari ilmu
kalam, ilmu hadis, ilmu figh, ilmu tafsir, filsafat, tasafuf, dan lainya, terutama
dalam masa empat abad semenjak ia sempurna diturunkan.2? Umat Islam dalam
periode itu dengan segala ilmu yang dikembangkannya, berhasil mendominasi
peradaban dunia yang cemerlang,?2! sampai mencapai puncaknya pada abad
XII-XII M. Pada masa inilah ilmu pengetahuan keislamam berkembang sampai
puncaknya, baik dalam bidang agama maupun dalam bidang non-agama. Pada
zaman itu pula para pemikir Muslim dihasilkan.22 Mereka telah bekerja sekeras-
kerasnya melakukan ijtihad sehingga terbina apa yang kemudian dikenal
sebagai kebudayaan Islam.

Setelah mulai kurun waktu lebih kurang lima abad sampai kepuncak
kejayaannya, sejarah kemajuan Islam Mengalami kemandekan; Islam menjadi
statis atau dikatakan mengalami kemunduran. Masa demi masa

18Achmad Jainuri, “Landasan”, him 40
19Lihat Q.S. Al. Baqarah[2] : 285.
20Q).S. Al-Baqarah[2]:85.

21Lihat Lothrop Stoddard, Dunia Baru Islam (The New Word of Islam), terj. M. Mulyadi
Djoyomartono dkk. (Jakarta: Gunung Agung, 1966), hlm 11, 16-17; H.A.R. Gibb,
Mohammedanism: A Historical Survey (New York: A Galaxy Book, 1962), hlm 7-8.

22Ljhat Harun Nasution, Pembaruan dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan Gerakan
(Jakarta: Bulan Bintang, 1994), hlm. 11

26



kemundurannya semakin terasa. Pintu [jtihad dinyatakan tertutup digantikan
dengan taklid yang merajalela sampai menenggelamkan umat Islam ke lubuk
terdalam pada abad XVIII.23 Meskipun demikian, upaya pembaruan senantiasa
terjadi, dimana dalam suasana seperti digambarkan di atas, yaitu sejak abad XII
M (peralihan ke abad XIV M) Ibnu Taimiyah telah tampil membendungnya
(melakukan pembaruan).4

Pembaruan yang dilakukan oleh Ibnu Taimiyah ditujukan pada tiga
sasaran utama, yaitu sufisme, filsuf yang mendewakan rasionalisme, dan teologi
Asy’ariyah yang cenderung pasrah pada kehendak Tuhan dan totalistik.
Ketiganya dipandang menyimpang dari ajaran Islam sehingga dalam
memberikan keritik selalu disertai kepada umat Islam agar kembali kepada Al-
Quran dan As-sunnah serta Memahaminya.25

Dalam perkembangan sejarahnya bahwa gerakan pembaruan pasca
Ibnu Taimiyah terus mengalami dinamisasi, kontinuitasnya, serta mengalami
beberapa variasi corak dan penekanannya masing-masing sesuai dengan
konteks waktu, tempat, dan problem yang dihadapi. Gerakan-gerakan
pembaruan itu dapat diklasifikasikan menjadi dua, yaitu gerakan pembaruan
pramodern dan gerakan pembaruan pada masa modern.

Gerakan pembaruan pramodern (pasca-lbnu Taimiyah) mengambil
bentuknya, terutama pada abad XVII dan XVIII M. Sementara itu, gerakan
modern, terutama dimulai pada saat jatuhnya Mesir ke tangan Napoleon
Bonaparte (1796-1801 M), yang menginsafkan umat Islam tentang rendahnya
kebudayaan dan peradaban yang dimilikinya, serta memunculkan kesadaran
akan kelemahan dan keterbalakangan. 26

Gerakan pembaharuan Islam secara garis besar terbagi dalam dua batasan
dekade, yaitu pramodern (abad XVII dan XVIII M) dan Modern (mulai abad XIX

23Ljhat L.Stoddard, dunia Baru, hlm 29.

24Taqi Ad-Din Ahmad Ibn Taimiyah (1263-1326), adalah pemikir dan penulis terbesar
pada masanya. [a menjadi guru besar mazhab Hanbali di Universitas Damaskus. Lihat H.A.R.
Gibb, Mohammedanism, hlm 162; S.F. Mahmud, The Story of Islam (London & Decca: Oxford
University press, 1960), hlm148-149.

25M. Amin Rais,”Kata Pengantar”, dalam John ]. Donohue dan John L. Esposito (eds),
Islam dan Pembaruan: Ensiklopesia Masalah-masalah, terj. Machnum husein( Jakarta: Rajawali
Press, 1993), him.ix.

26],jhat Harun Nasution , Pembaharuan hlm. 14; Zulbadri Idris,”Pembaruan Islam
Sebelum Periode Modern”, dalam Jurnal Media Akamedika, No.29. Tahun XIV/1998, hlm. 56.

27



M). Namun, sebagaimana dikemukakan oleh Fazlur Rahman, gerakan
pembaruan yang dilancarkan pada abad tersebut pada dasarnya menunjukan
karakteristik yang sama dengan gagasan pokok Ibnu Taimiyah yang dipandang
sebagai bapak tajdid, yaitu gerakan-gerakan pembaruan tersebut
mengedepankan rekonstruksi sosio-moral masyarakat Islam sekaligus
melakukan koreksi sufisme yang terlalu menekankan individu dan
mengabaikan masyarakat.2”

Adanya Kkarakteristik yang sama pada gerakan-gerakan pembaruan
I[slam, baik pramodern maupun modern tersebut dapat dilihat, misalnya pada
abad XVII M. Syekh Ahmad Sirhindi telah meletakkan dasar teori reformasi yang
sama dengan Ibnu Taimiyah, juga menetapkan pelaksanaan ajaran syariah
dalam kehidupan sehari-hari. Kemudian, gerakan wahabiah pada abad XVIII M
yang di pelopori Muhammad bin Abdul Wahab di pandang lebih radikal dan
tidak mengenal kompromi terhadap semua pengaruh yang “non-Islam”
terhadap amal ibadah. Gerakan-gerakan serupa juga muncul di kawasan dunia
Islam lainya. Abad XVIII M Shah Waliyullah di India melakukan hal yang sama
dengan apa yang dilakukan oleh Syekh Ahmad dalam sikapnya terhadap ajaran
sufi yang menyimpang, namun, yang membedakannya dengan pendahulunya,
gerakan Shah Waliyullah juga memasuki kehidupan sosial politik. [a menentang
ketidakadilan sosial ekonomi yang menimpa rakyat, mengkeritik beban pajak
yang di tanggung kaum petani, serta menyeru kaum Muslimin untuk
menegakkan sebuah negara teritorial di India yang manyatu kedalam bentuk
sebuah kekaisaran yang bersifat internasional. 28

Gerakan perubahan pramodern dengan dasar “kembali kepada Al-Quran
dan As-Sunnah serta ijtihad” sebagaimana diatas , juga mewarnai gerakan
pembaruan pada era modern (abad XIX dan XX M). Misalnya, gerakan
pembaruan yang digerakkan dan dicetuskan oleh Muhammad Abduh, yang
dirumuskan dalam empat aspek, yaitu:

Z’M. Amin Rais,” Kata Pengantar”, hlm. X ; Lihat lebih lanjut pada Fazlur Rahman,
Revival and Refirm in Islam; dalam P.M Holt. ANN K.S. Lambton, Bernard Lewis (ed), The
Cambridge History of Islam Vol. 2B (Cambridge: Cambridge Universty Press, 1970) hlm. 636-
656.

28Achmad Jainuri, “ Tradisi Tajdid dalam Sejarah Islam (Bagian Kedua)”. Dalam suara
Muhammadiayah, No. 06/80/1995, him. 25.

28



1. pemurnian Islam dari berbagai pengaruh ajaran dan pengalaman yang tidak
benar (bid’ah dan khufarat);

2. pembaruan sistem pendidikan tinggi Islam;

3. perumusan kembali doktrin Islam sejalan dengan pemikiran modern;

4. pembelaan Islam terhadap pengaruh-pengaruh dan serangan-serangan
Eropa.?®

Apa yang dilakukan oleh Abduh tersebut menunjukan adanya
karakteristik yang sama dengan era sebelumnya, yaitu adanya purifikasionis-
reformis. Apa yang dilakukannya itu hanya sebagai salah satu contoh, tentunya
dapat ditemukan juga dalam gerakan dan pemikiran yang dilakukan tokoh lain.

Berkaitan dengan berkesinambungan karakteristik gerakan pembaruan

I[slam, baik pramodern maupun modern, menurut Voll, dapat terlihat pula pada

tiga bidang atau tema yang digelorakan, yaitu:

1. seruan untuk kembali pada penerapan ketat Al-Quran dan As-Sunnah Nabi;

2. keharusan adanya ijtihad;

3. penegasan kembali keaslian dan keunikan pengalaman Al-Quran yang
berbeda dengan cara-cara sintesis dan keterbukaan pada tradisi Islam
lainnya.30

Uraian diatas menunjukan bahwa ide pembaruan Islam yang
berlandaskan teologis dan normatif, secara historis menunjukan relevansi
dengan kedua landasan tersebut (teologis dan normatif). Oleh karena itu,
gerakan tajdid (pembaruan Islam) memiliki akar historis yang kuat sebagai
pijakan kontinuitas gerakan pembaruan Islam kini dan yang akan datang.

3. Kaum Muda Intelek dan Pembaruan

Berbeda dengan haji dan pelajar di tanah Arab, mereka yang pergi ke
Kairo(terutama ke Universitas Al-Azhar) tidak memainkan peranan dalam
transmisi pengetahuan ke kampung mereka sampai dekade-dekade awal abad
ke-20. Jumlah pelajar Indonesia di Kairo semakin bertambah pada perempat
pertama abad ke-20. Sebagian besar mereka sudah aktif dalam gerakan
perubahan Islam modern di Indonesia. Dalam arti mereka merupakan generasi

29Lihat lebih lanjut, Achmad Jainuri, Obid, hlm. 25-26.
30John 0. Voll,” Pembaruan.” him. 26.

29



kedua reformisme Islam.31 Meskipun sejak 1890 di Al-Azhar sudah ada jabatan
syaikh riwaq Jawa,3? yaitu pembina murid-murid dari kawasan Jawa, 33jumlah
mereka masih marginal.34 Jika Dar Al-‘Ulum,3> menurut sebuah studi, lebih
disukai oleh, para pelajar dari Jawa pada periode awal daripada Al-Azhar,3¢
marginalitas ini tidak hanya dalam jumlah, tetapi juga dalam ketertarikan pada
pemikiran-pemikiran keagamaan yang disebarkan oleh Muhammmad ‘Abduh
di Al-Azhar pada saat itu. Dapat dikemukakan bahwa Al-Azhar tidak pernah
menjadi lembaga pendidikan reformis meskipun ada upaya-upaya yang
dilakukan oleh ‘Abduh. Kegagalan ini disebabkan oleh oposisi yang kuat dari

31Untuk kajian tentang murid-murid dan peran mereka dalam gerakan pembaruan,
lihat William Roff, “ Indonesia and Malay Student in Cairo in the 1920’s,” Indonesia 9(1970), hlm.
80-87. Lihat juga kajian belakangan, Mona Abaza, Islamic Education Perception and Exchange;
Indonesia student in Cairo (Paris: Association Archipel,1994),hlm. 73-86.

32Menurut Undang-undang 15 Oktober 1885, seseorang pelajar yang tidak terdaftar
pada riwaq atau harah (asrama mahasiswa di Al-Azhar) tidak dianggap sebagai mahasiswa Al-
Azhar. Bayard Dodge, Al-Azhar: A Melenium of Muslim Learning (Washington, D.C.: The Middle
East Institute, 1961, him.132.

33Roff, “Indonesia an Malay Student,” 80. Pada bagian lain dalam Artikel ini, ia
berpendapat bahwa sudah ada mahasiswa Indonesia di Kairo selama beberapa tahun
menjelang perempat pertama abad ke-20, tetapi tidak sampai 1922 jumlah mereka mengalami
peningkatan. Ibid, hlm. 73

34Tokoh yang terkenal di kalangan mahasiswa Indonesia di Al-Azhar pada periode awal
inilah Syekh Tahir Jalal Ad-Din yang berasal dari Minangkabau, Sumatra Barat. Setelah belajar
di Mekah selama beberapa tahun, ia pergi ke Al-Azhar pada 1310/1892. la meninggalkan Kairo
pada 1905 dan memilih Melayu sebagai tempat barunya untuk menyebarkan ide-ide
reformisme Islam. Hamka, Pengaruh Muhammad ‘Abduh di Indonesia (Djakarta:Tintamas,
1961), him. 8.

35Dar Al-‘Ulum didirikan di Kairo pada 1872 (1892 menurut beberapa sumber) oleh Ali
Pasha Mubarak(1239-1311/1823-1893) untuk mendidik guru-guru Bahasa Arab dan Turki,
dan untuk memberikan pendidikan keagamaan dan sekuler sebagai alternatif teerhadap apa
yang diajarkan di Al-Azhar. Pendirian lembaga itu bersamaan dengan ketertarikan yang besar
dikalangan kaum intelegensi Muslim untuk melakukan moderenisasi sistem pendidikan. Dar
Al-‘Ulum kemudian bergabung ke dalam Universitas Kairo (didirikan pada 1902) pada 1945.
Abaza, Islamic Education, 25-26 (catatan kaki 4); E1 2, hlm. 131-132.

36Berdasarkan sebuah studi kasus, ditemukan bahwa selama periode 1925-1936, enam
anak muda dari kota Kotagede menghadiri Universitas Kairo dan Amerika University di Kairo
untuk mempelajari ilmu-ilmu sekuler, yang diajarkan dengan menggunakan bahasa Arab
modern dan bahasa Inggris. Nakamura, “Professor Haji Kahar,” hlm. 7-8.

30



syekh-syekh Al-Azhar dan Khedive Abbas Hilmi.3” Karena alasan ini, harapan
bahwa Al-Azhar akan menjadi agen penyebaran ide-ide pembaruan ‘Abduh
sebelum akhir abad ke-19 tidak pernah terwujud. Jadi, jika terdapat mahasiswa
Indonesia di Al-Azhar pada saat itu, mereka mungkin tidak tertarik pada ide-ide
reformisme; sebaliknya mereka mungkin lebih dipengaruhi oleh syekh-syekh
yang menentang pembaruan.

Kenyataan bahwa hanya ada beberapa mahasiswa Indonesia di Al-Azhar
selama awal abad ke-20 didukung oleh bukti bahwa hampir seluruh pemimpin
gerakan pembaruan Islam Indonesia berlatar belakang pendidikan Mekah.38
Namun, mereka bisa menjalin hubungan dengan ide-ide ‘Abduh selama tinggal
di Mekah dan setelah kembali ke Indonesia. Ahmad Dahlan termasuk salah
seorang di antara mereka yang melakukan hal tersebut. la pergi ke Mekah pada
1890 dan tinggal di sana delama beberapa waktu untuk belajar. Pada 1903 ia
kembali mengunjungi Mekah dan tinggal di sana selama 18 bulan.3° la belajar
di bawah bimbingan beberapa ulama Mekah, satu diantaranya ialah Syekh
Ahmad Katib, yang memberinya kesempatan untuk membaca tulisan-tulisan
‘Abduh.#0 Ahmad Dahlan sangat tertarik pada Tafsir Al-Manar dan koleks ide-
ide reformis ‘Abduh.#1 Jadi, jika Mesir bisa dianggap sebagai salah satu sumber
penting gagasan-gagasan reformis pada awal abad ke-20, itu terjadi tidak

37Khedive ini menunjuk’Abduh sebagai mifti untuk memberhentikannya dari jabatan
Syekh al-Azhar, dan posisi itu akhirnya diberikan kepada seorang Syekh konservatif, Salim al-
Bisri, dan kemudian ‘Abd Ar-Rahman As-Sirbini, yang berhasil menentang pembaruan ‘Abduh.
Yvonne Haddad, “Muhammad ‘Abduh: Pioneer of Islamic Reform.” In Ali Rahnema [ed.], Pioneers
of Islamic Revival (London and New Jersey: Zed Books Ltd., 1994), hlm. 62, catatan kaki nomor
59; Dodge, Al-Azhar, hlm. 139.

38Terlepas dari kenyataan bahwa As-Surkati (pendiri Al-Irsyad di Indonesia) berasal
dari Sudan, ia tidak pernah belajar di al-Azhar, tetapi hanya pergi ke Mekah untuk
menyelesaikan pendidikannya. Namun, ia banyak dipengaruhi oleh ‘Abduh dan Rida serta
melakukan korespondensi dengan ulama Al-Azhar yang menjadi pengikut abduh. Abazah,
Islamic Education, hlm. 54.

39H. Soedja’, Muhammadiyah dan Pendirinya, him. 1, 13.

40Syekh Ahmad Khatib adalah pengikut mazhab Syafi’i. Namun, ia tidak melarang
muridnya membaca tulisan ‘Abduh. Ia melakukan hal ini dengan harapan bisa membatasi
pengaruh ide-ide reformas dari Mesir secara halus. Noer, The Modernist Muslim, hlm. 74.

“1Beberapa penulis mendaftarkan judul buku-buku ‘Abduh yang dibaca oleh Ahmad
Dahlan. Diantaranya ialah: Risalat At-Tawhd, Al-Islam wa An-Nasraniyah, Tafsir Juz ‘Amma,
Tafsir al-Manar. Solichin Salam, K.H. A. Dahlan, 6; Hadikusuma,Dari Jamaluddin Al-Afgani, hlm.
75.

31



melalui publikasi Mesir dalam bentuk majalah dan buku. Semua ini
memengaruhi opini pembaca di Indonesia, yang kemudian memodifikasinya
agar sesuai dengan situasi lokal. Modifikasi ini, khususnya dalam kasus
Muhammadiyah, dinyatakan dalam berbagai kegiatan yang merefleksikan
aspek pembaruan yang lebih populis dan tidak tampak elitis sebagaimana
pembaruan di Mesir.

B. GERAKAN ISLAM MODERN DAN GAGASAN REKONSTRUKSI KEAGAMAAN
PERSPEKTIF TUJUAN REFORMASI ISLAM

Munculnya jaringan keagamaan antara Timur Tengah dan Indonesia
pada abad ke-19 dan ke-20 telah membentuk adanya kesinambungan tradisi
keagamaan Islam. Gerakan Islam modern pada dekade awal abad ke-20
merefleksikan proses tersebut, sebuah proses yang kemudian melahirkan
usaha-usaha pembaruan. Terdapat beberapa karakteristik umum dalam
pengalaman Indonesia dengan gerakan pembaruan sosial dan keagamaan di
seluruh daerah Muslim yang berada di bawah kekuasaan kaum penjajah;
sebuah situasi yang memunculkan perdebatan mengenai persoalan hubungan
antara dunia Islam dan Barat.

Bagian ini mengkaji karakteristik yang dimaksudkan, seperti tahap-
tahap perkembangan, peran pemimpin dalam mengarahkan gerakan, dan tema-
tema pembaruan yang ditekankan. Seperti yang akan dicatat berikut ini, salah
satu tema yang paling penting ialah purifikasi (pemurnian) ajaran-ajaran Islam.
Lebih lanjut, gerakan-gerakan ini juga umumnya memiliki ide-ide yang serupa
menyangkut program pembaruan, mobilitas sosial, dan aktivitas ekonomi.

Kaum Pembaruan Muslim dan Barat: Kajian Sepintas Hubungan antara
dunia Islam dan Barat pada paruh kedua abad ke-19 menarik perhatian dua
pembaruan, khususnya At-Tahtawi (1801-1973) dan Kayr Ad-Din Tunisi (w.
1889),42 yang keduanya memiliki pengalaman langsung dengan dunia Barat.

42Hourani memasukakan mereka ke dalam generasi awal pemikir Arab liberal. Rifa ‘ah
Badawi Al-Tahtawi adalah seorang pembaru Mesir, pada awalnya ia bekerja sebagai
penerjemah di sekolah-sekolah spesialis yang baru didirikan, dan pada 1836 ditunjuk sebagai
kepala sekolah bahasa yang juga baru didirikan. Pada saat yang sama, ia bertugas sebagai
pengawas sekolah, penguji, anggota komisi pendidikan, dan editor surat kabar resmi, Al-waqa’i
Al-Misriyah. Temannya, Kayr Ad-Din, adalah seorang Tunisia yang pada 1871 mengurusi
kementrian urusan dalam negeri, keuangan dan luar negeri, dan pada 1873 menjadi perdana
mentri. la menjabat posisi itu selama empat tahun dan memanfaatkannya untuk melakukan

32



Keduanya berpendapat bahwa sangat beralasan bagi orang Islam untuk
menerima ilmu pengetahuan dari Barat, sebuah tesis yang mempunyai arti
besar bagi perkembangan gerakan reformis.43> “Abduh menerima ide ini
selangkah lebih maju dengan menyatakan bahwa orang Islam hanya mengambil
kembali apa yang dahulu mereka berikan (kepada Barat). Sayyid Ahmad Khan,
bapak ideologis gerakan Aligrarh, merasakan pentingnya untuk bekerja sama
dengan Inggris dan menekankan pembaruan sosial berdasarkan model Barat.44
Berbeda dari Sayyid Ahmad Khan, Ahmad Dahlan pendiri Muhammadiyah tidak
merekomendasi kerja sama dengan rezim pemerintah Belanda. Namun, seperti
Ahmad Sukarti dari Al-Irsyad dan Ahmad Hassan (w. 1958) dari Persis, Ahmad
Dahlan mencoba menyembunyikan sentimen anti-Belanda-nya sementara pada
saat yang sama mendorong orang-orang Islam Indonesia untuk mengambil
sebanyak mungkin manfaat dari budaya modern Barat. Ini merupakan sebuah
contoh dari orientasi “love/hate” terhadap Barat pada awal abad ke-20.4> Sikap
ini merefleksikan keyakinan kaum reformis tertentu bahwa institusi-institusi
yang telah berkembang di Barat bisa digunakan orang-orang Islam untuk
memobilisasi diri mereka dalam merespons tantangan-tantangan dunia
modern, terlepas dari kenyataan bahwa mereka juga menunjukkan kebencian
kepada Barat karena dominasi imperialisme.

Beberapa pemimpin Muslim mempertanyakan bagaimana Barat bisa
mencapai posisi dominan seperti itu di dunia modern. Diantara jawaban
mengenai fenomena ini, beberapa tesis mengatakan bahwa faktor utama ialah

program pembaruan. Albert Hourani, Arabic Thought in the Liberal Age 1798-1939 (Cambridge:
Cambridge University Press, 1991), hlm. 67-99.

43Mereka berpendapat bahwa karena peradadaban Eropa didasarkan terutama pada
apa yang telah disumbangkan Islam ke Barat pada masa lampau, menjadi tugas orang Islam-lah
untuk mengambilnya kembali. At-Tahtawi, Taklis Al-Ibriz fi Talkis Bariz (Cairo: Wizaarat At-
Taqafah wa Al-Irsyad Al-Qawmi, 1958), hlm. 79; Kayr Ad-Din Tunisi, Mugaddimah Kitab Aqwam
Al-Masalik fi Ma’rifat Ahwal AI-Mamalik (Tunis: Matba’at ad-Dawlah, 1284 /1867/1868), hlm. 6.
Dalam buku yang lain Tahtawi menyatakan keyakinannya bahwa sebagian besar pengetahuan
manusia telah diterjemahkan dari bahasa Arab. Tahtawi, Manahij Al-Albab Al-Misriyah fi
Mabahij Al-Adab Al-Asriyah (Cairo, 1912, hlm. 373. (Princeton: Princeton University Press,
1978, hlm. 74-75, 77-78.

4 David Lelyveld, Aligarh’s First Generation: Muslim Solidarity in British India
(Princeton: Princeton University Press, 1978), hlm. 74-75, 77-78.

4SHafeez Malik, Sir Sayyid Ahmad Kan and Muslim Modernization in India and Pakistan
(New York: Colombia University Press, 1980) hlm. 14.

33



karena semangat rasionalitas.4¢ Etika ini, suatu kali dimonopoli oleh dunia
Kristen dan Khususnya Protestan, sesungguhnya menjadi milik bersama
Masyarakat modern, baik di dunia Kristen maupun non-Kristen.*” Di antara
kaum pembaruan Muslim, Sayyid Ahmad Khan dan ‘Abduh masalah akal dalam
kaitannya dengan agama dan usahanya memperbaharui masyarakat. Meskipun
ini bukan persoalan pertama yang muncul dalam Islam,*® persoalan akal yang
muncul pada abad ke-20 ini memperoleh dimensi baru kaena berkembangnya
pandangan dunia ilmiah yang baru.

46Di dunia Barat, semangat ini disamakan dengan kemunculan kapitalisme. Dua artikel
yang membahas masalah ini, “The Protestant Ethics and the Spirit of Capitalism,” yang terbit
pada 1906 merupakan esai-esai Max Weber pertama tentang sosiologi agama. Robert W. Green,
ed. Protestantism and Capitalism: The Weber Thesis and Its Critics (Boston: D.C. Health and
Company, 1959), hlm. Vii. Dalam tulisan-tulisan yang lain, Weber menyatakan bahwa sejarah
selalu bergerak ke arah rasionalisasi. Salah satu bentuknya ialah rasionalisasi tindakan yang
berfungsi mengorganisasi seluruh alat secara sistematis utnuk mencapai tujuan-tujuan secara
efektif dan efisien. Namun, ia percaya bahwa rasionalisasi tindakan tidak bisa dipisahkan dari
kekuatan spiritual yang berfungsi memotivasi perubahan-perubahan dalam tingkah laku.

Dalam sejarah Eropa, hal ini dicontohkan oleh Protestantisme yang mencapai
puncaknya dalam Calvinisme abad ke-16 dan 17. Analisisnya menyatakan bahwa kaum puritan
didorong oleh semangat doktrinal yang terus-menerus menuntut rasionalisasi tindakan untuk
membangun gerakan yang sistematis. Max Weber, The Theoris of Social and Economic
Organization. Diedit dengan pengantar oleh Talcott Parson (New York: The Free Press, 1964),
hlm. 115, 151, dan 185; Weber, The Protestant Ethich adn the Spirit Capitalism (New York:
Charles Scribner’s Son, 1958), hlm. 13-31; James L. Peacock, Muslim Puritans: Reformist
Psychology in Southeast Asian Islam (Barkeley: University of California Press, 1987), hlm. 2.

47Tentang pengaruh etika Protestan terhadap masyarakat non-Barat, lihat Robert N.
Bellah, “Epilogue: Religion and Progress in Modern Asia,” dalam Religion and Progress in Modern
Asia (New York: Free Press, 1965), 168229; Bellah, “Reflection on the Protestant Ethich analogy
in asia,” Jornal of Social Issue 19, 1 (1963), 52-61; Bellah, “Religius aspects of Modernization in
Turkey and Japan,” Amerika Journal od Sociology 61, 1 (1958), 1-5; Clifford Geertz, “Religious
Belief and Economic Behavior in a Central Javanese Town,” Economic Development adn Cultural
Change 4,2 (1956), 134-158; Geertz, The Religion of Java; James L. Peacock, Muslim Puritans;
Maxime Rodinson, Islam and Capitalism (New York: Pantheon Books, 1974); Bryan S. Tuner,
Weber and Islam (London & Boston: Routledge & Kegam Paul, 1974); W.F. Wertheim, “Religious
Reform Movements in South and Southeast asia,” dalam East West Parallels: Sociological
Approaches to Modern Asia (Th Hague:W. Van Hoeve, 1964), hlm. 133-146.

48Kaum Mu’tazialah dan filsuf Muslim telah meperdebatkan persoalan serupa dan
memberikan solusi mereka masing-masing. Karena penegasannya terus-menerus tatang akal
(rasio), ‘Abduh dikategorikan sebagai seorang Neo-Mu’tazilah. Rahman, “Revival and Refirm,”
hlm. 645; Haddad, “Muhammad ‘Abduh,” hlm. 45-46.

34



Dalam kaitannya dengan maslah ini, ‘Abduh berpendapat bahwa ajaran
Islam didasarkan pada rasionalisme dan kekuatan akal. Melalui kekuasaan
akallah kaum Muslimin diharapkan dapat membedakan yang benar dari yang
salah, dan karenanya ini berarti mengikuti ajaran agama.*® Rasionalisme dalam
pikiran’abduh menyebabkan ia menolak taqlid dan menerima penafsiran
(ta’wil) berdasarkan akal daripada menerima terjemahan literal mengenai
sumber-sumber agama.>?

Paradigma yang mendasari proses pembaruan di dunia Islam, terutama
didasarkan pada argumen bahwa prinsip dasar Islam mengandung benih-benih
agama rasional, kesadaran sosial, dan moralitas yang bisa menjadi dasar
kehidupan modern. Rasionalitas juga dilihat sebagai mampu menciptakan
sebuah elit keagamaan yang bisa mengartikulasikan dan menafsirkan makna
nilai-nilai Islam yang sesungguhnya dan karenanya memberikan fondasi bagi
lahirnya masyarakat baru. Namun, ide-ide ‘abduh tampak elitis, berorientasi
intelektual,5! dan lebih berwatak individualistik dari pada kolektif.

Pengadopsian struktur organisasi modern oleh gerakan Islam modern
di Indonesia pada awal abad ke-20 menunjukan bahwa mereka tidak bekerja
pada garis yang sama dengan kaum pembaru Mesir. Kenyataan ini tidak hanya
menyingkapi mereka untuk merasionalisasi perjuangan mereka dengan cara-
cara yang lebih efisen dan efektif, tetapi juga merupakan contoh yang jelas dari
berlanjutnya prakrik peminjaman lembaga-lembaga dari budaya Barat. Dalam
hal efektivitas, praktik organisasi modern telah dimanfaatkan untuk
melaksanakan berbagai usaha sosial, mulai dari dari lembaga-lembaga
permanen seperti sekolah, panti asuhan dan rumah sakit sampai mobilisasi
dana sosial untuk memenuhi kebutukan masyarakat.

Meskipun terdapat perbedaan nuansa dalam struktur internal Sakerat
[slam, Muhammadiyah, Al-Irsyad, Persatuan Islam, dan Nahdatul Ulama (yang
akan dikaji nanti), semua organisasi ini menggunakan ide dan institusi asing

4Muhammad ‘Abduh, Al-Islam wa An-Nasraniyah ma’a al-‘1Im wa al-Masaniyah (Kairo:
Al-Manar, 1938), hlm. 54-55; Muhammad Raid Rida, Trik al-Ustadz Al-Imam Asy-Syekh
Muhammad ‘Abduh, vol. 1 (Egypt: Matbaat al-Manar, 1931), hlm. 613.

50 Jpid., hlm. 11 dan 613.

51Reformisme Mesir, jika dibandingkan dengan reformisme Indonesia (seperti
ditunjukan oleh Muhammadiyah), lebih bersifat teologis, elitis dan intelektual.
Nakamura,”Professor Haji Kahar Muzakkir,: him.8

35



dalam bidang tersebut. Hal inilah yang membedakan dari gerakan yang ada di

beberapa kawasan pada masanya, seperti kaum Jadidis,>? diAsia Tengah, yang

mengadopsi bentuk-bentuk organisasi yang lebih tradisional untuk mencapai
tujuan-tujuannya.

Berbicara mengenai tujuan pembaruan Islam tidak dapat dilepaskan
dari misi yang diemban oleh gerakan tersebut. Menurut Achmad Jainuru,
pembaruan Islam memiliki dua misi ganda, yaitu misi purifikasi dan misi
implementasi ajaran Islam di tengah tantangan zaman.>3

Bertitik tolak dari kedua misi diatas, tujuan pokok dari pembaruan Islam
aadalah sebagai berikut.

1. Purifikasi ajaran Islam, yaitu mengembalikan semua bentuk kehidupan
keagamaan pada awal zaman Islam sebagaimana dipraktikan pada masa
Nabi.>* Zaman Nabi-sebagaimana digambarkan oleh Syayyid Qutb-sebagai
priode yang hebat, suatu puncak yang luar biasa dan cemerlang serta
merupakan masa yang tidak dapat terulang.>5 Terjadinya banyak
penyimpangan dari ajaran pokok Islam pasca-Nabi bukan karena kurang
sempurnanya Islam, melainkan karena kurang mampunya untuk
menangkap Islam sesuai dengan semangat zaman; serta dalam konteks ini,
banyaknya unsur luar yang masuk dan bertentangan dengan Islam sehingga
diperlukan adanya upaya untuk mengembalikan atau memurnikan kembali
sesuai dengan orisinalisasi Islam. Upaya ini dapat dilakukan dengan

52Gerakan jadidi, yang dipelopori oleh kaun Tatar, tidak terbatas pada pembaruan
keagamaan, tetapi juga mencakup aspek-aspek ekonomi kultural. Tokoh-tokoh seperti Abdul
Nazir Kurzavi (1775-1813), Sabbihudin Marjani (1815-1889), Razaeiddin Fahredin Oglu
(1854-1939), dan Musa Jarullah Biqi (1875-1849) merupakan beberapa figur yang
mengonsentrasikan diri pada masalah agama. Kebangkitan kultural dan bahasa secara erat
mengikuti pembaruan keagamaan. Hal ini merupakan hal kolektif yang dilakukan oleh Kayyum
Nasyri (1824-1904) Tatar Volga, Ismail Gasprinskii ( 1851-1914) Tatar Crimea, Hasan Malikov
Zerbabi (1837-1907) Azeri, dan Abay Kunanbaev (1845-1904) Kazakh. Moderenisasi sistem
pendidikan Islam telah melahirkan tokoh-tokoh terkemuka, seperti Marjani, Gasprinskii, dan
Hussein Feitskhani (1826-1866), murid terkemika Marjani. Alexandre Bennigsen,
“Moderenazation and Concervatism in Soviet Islam,” dalam Dennis ]J. Dunn [ed], Religion and
Moderenazation in the Soviet Union (Boulder, Colorado: Westview Press, 1977), hlm. 240-242;
SergeA. Znkovsky, Pan-Turkism and Islam in Rusia (Cmabrige, Mss.: Harvard University Press,
1960), him. 24-25.

53Achmad jainuri,:Lamdasan:, hlm.41
54]bid, hlm. 41.
55]ohn 0. Voll,”Pembaruan”, hlm.25

36



membentengi keyakinan akidah Islam, serta berbagai bentuk ritual dari
pengaruh sesat.

2. Menjawab tantangan zaman, Islam diyakini sebagai agama universal, yaitu
agama yang di dalamnya terkandung berbagai konsep tuntunan dan
pedoman bagi segala bagi segala aspek kehidupan umat manusia, sekaligus
bahwa Islam senantiasa sesuai dengan semangat zaman. Dengan
berlandaskan pada universalisasi ajaran Islam itu maka gerakan pembaruan
dimaksudkan sebagai upaya untuk mengimplementasikan ajaran Islam
sesuai dengan tantangan perkembangan kehidupan umat manusia.>¢

Untuk mewujudkan kedua tujuan di atas, ijtihad®’ dapat dipandang
sebagai momentum pokok untuk berjalannya gerakan pembaruan Islam
(tajdid). Statemen ini tidak terlalu berlebihan karena akan bermuara pada
aktualisasi, rasionalisasi, dan kontekstualisasi ajaran Islam di tengah
kehidupan sosial dan semua itu memerlukan upaya ijtihadi. Aktualisasi di sini
berkaitan dengan bagaimana agar pelaksana kehidupan umat tidak
menyimpang dari ajaran Islam sekaligus bagaimana agar makna universitas
[slam dapat terwujud dan teraktualisasikan dalam semangat zaman sehingga
dalam kehidupan sosial, Islam tidak dijadikan alasan terjadinya kemunduran
dan kelemahan, bahkan kehancuran. Padahal, hal itu sebenarnya disebabkan
ketidak mampuannya menerjemahkan Islam dalam tatanan kkehidupan yang
terus berkembang.

Dalam konteks sejarahnya, ijtihad telah memberikan sumbangan besar
dalam perkembangan pemikiran umat Islam, khususnya dalam upaya
menghadapi kehidupan sosial. I[jtihad dalam konteks ini bukan dibatasi dalam
hal hukum (syari’ah) semata yang selama ini banyak dipahami, melainkan yang
terpenting bagaimana ijtihad dimaknai sebagai upaya untuk menilai “ulang”
terhadap berbagai warisan keagamaan yang ada, serta adanya kebebasan untuk

56 Achmad Jainuri, “Landasan”, him. 41.

57 Mengenai makna ijtihad lebih lanjut dapat dibaca pada Fazlur Rahman, Islam and
Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago & London: The University of
Chicago Press, 1982), hlm. 7-8; bandingkan juga dengan Abdullah Ahm ed an-Na'im,
Dekonstruksi Syari’ah: Wacana Kebebasan, Hak Asasi Manusia dan Hubungan International
dalam Islam, terj. Ahmed Suaedy dan Amiruddin Arrani (Yogyakarta: Lkis, 1994), hlm. 53-
57.

37



menafsirkan kembali sesuai dengan pemikiran modern.>®8 Semangat untuk

terus menghidupkan ijtihad merupakan salah satu tema pokok yang selalu

digelorakan oleh para pembaru (mujaddidun).
Dari uraian diatas, dapat diambil kesimpulan penting sebagai berikut.

1. Pembaruan Islam (tajdid) merupakan suatu keharusan karena ajaran Islam
yang ramah li al’alamin serta agama “pamungkas” menuntut adanya
rasionalisasi dan kontekstualisasi sesuai dengan semangat zaman. Hal itu
karena pda hakikatnya pada pembaruan Islam merupakan ikhtiar
melakukan rasionalisasi dan kontekstualisasi ajaran Islam dalam segala
ranah kehidupan.

2. Keharusan bagi upaya tajdid setidaknya memiliki tiga landasan dasar, yaitu
landasn teologis, landasan normatif, dan landasan historis. Artinya gerakan
tajdid dilaksanakan dengan dasar dan pijakan yang kuat.

3. Agar tajdid dalam Islam dapat terimplementasikan dan teraktualisasikan,
ijtihad harus dijalankan tajdid dan ijtihad hakikatnya merupakan dua hal
yang berkaitan.

C. MODERN DAN MODERNISME

Modern bukanlah sekedar suatu periode, melainkan pandangan dunia
atau prinsip metafisis (ontologis). Oleh karena itu, dunia modern diartikan
sebagai draft dunia yang didominasi oleh pandangan dunia modern. Dengan
perkataan lain, dunia modern merupakan penjawentahan prinsip-prinsip
modern dalam kehidupan manusia atau masyakat

Menurut ahli sejarah, awal peristiwa modern terjadi ditandai dengan
pergeseran teosentris ke antroposentris dalam kehidupan masyarakat. Oleh
karena itu, pergeseran tersebut merupakan hal khas Barat atau dunia Kristiani.
Oleh karena itu, pergeseran tersebut sama dengan mengatakan terjadi
pergeseran otoritas yang awalnya dimonopoli oleh Gereja, kemudian ke
individu. Akan tetapi, secara umum pergeseran tersebut bisa dimaknai, jika
menggunakan sudut pandangn kalangan perenialis, lepas atau tercerabutnya
dimensi spiritual dalam kehidupan masyarakat. Hal tersebut adalah ciri dari
dimensi metafisis dan filosofis modern.

58 Lebih lanjut dalam H.A.R. Gibb, Aliran-aliran Modern dalam Islam, terj. Macnum Husein
(Jakarta: Rajawali Press, 1993), hlm. 20-23

38



Adapun dari karakter sains modern, pergeseran terjadi dari pelacakan
jejak Tuhan (vestigial Dei) di alam ke penaklukan alam. Sains modern pada
prinsipnya merupakan narasi penaklukan atau penundukan. Alam dilihat
sebagai sesuatu yang kacau, tidak tertata, dan irrasional. Oleh karena itu, alam
- dan perempuan - harus ditundukkan atau ditaklukkan. Sebelum pandangan
dunia modern muncul sebagai fenomena mainstream, sejak zaman neolitikum,
masyarakat melakukan domestifikasi alam hanya untuk keperluan tempat
tinggal dan konsumisi. Ketika pandangan dunia modern hadir sebagai suatu hal,
niscaya di tengah masyarakat, domestifikasi alam tidak sekedar untuk
memenuhi keperluan tempat tinggal menetap dan konsumsi, tetapi alam
secaara subtansial pun didomestifikasi. Dari sinilah muncul gagasan civilized
dan uncivilized. Persoalan domestifikasi ala mini pun turut menjadi suatu
penanda progresivitas. Masyarakat prasejarah yang hidup penuh
keharmonisan dengan alam disebut uncivilized karena tidak melakukan
domestifikasi penuh terhadap subtansi alam.

Penanda modern lain di antaranya ialah;

1) Munculnya kolonialisme atas nama civilization

2) Revolusi Prancis

3) Revolusi industri

4) Kapitalisme

5) Komodifikasi

6) Mediasi dalam relasi sosial

7) Mekanisme kehidupan

Karakter-karakter tersebut pada akhirnya turut mempengaruhi
bagaimana teologi dalam Islam diperbincangkan dan dimaknai. Mislanya
gagasan konflik antara sains dan agama merupakan fenomena Barat. Dalam
Islam, sains dan agama tidak pernah dipertentangkan sebagai hal mainstream.
Ketika teologi Islam memasuki diskursus ini, mau tidak mau telah muncul
asumsi (hidden assumption) bahwa sains dan agama - dalam hal ini Islam-
bertentangan.

Konsep teologi secara historis merupakan term khas Kristen atau
perseptif Barat (Western World view). Dalam Islam, dikenal konsep atau disiplin
kalam yang biasanya dipadankan dengan teologi. Secara historis, teologi dan
kalam memiliki perbedaan.

39



1. Tantangan modernitas

Pergulatan modernitas dan tradisi dalam dunia Islam melahirkan upaya-
upaya pembaharuan terhadap tradisi yang ada. Harun Nasution menyebut
upaya tersebut sebagai gerakan pembaruan Islam, bukan gerakan modernisme
Islam. Menurutnya, modernisme memiliki konteksnya sebagai gerakan berawal
dari dunia Barat untuk menggantikan ajaran agama Khatolik dengan sains dan
filsafat modern. Gerakan ini berpuncak pada proses sekularisasi dunia Barat.>?

Berbeda dengan Harun, Azyumardi Azra lebih suka memakai istilah
modern dari pada pembaruan. Azra beralasan, penggunaan istilah pembaruan
I[slam tidak selalu sesuai dengan kenyataan sejarah. Pembaruan dalam dunia
Islam modern tidak selalu mengarah pada reaffirmasi Islam dalam kehidupan
Muslim. Sebaliknya, yang sering terjadi adalah westernisasi dan sekularisasi
seperti pada kasus Turki. Apa yang disampaikan Azra adalah kenyataan
modernism dalam makna subjektifnya, sedangkan Harun Nasution mencoba
melihat modern dengan makna objektif.

Memang harus diakui, ekspansi gagasan modern oleh bangsa Barat tidak
hanya membawa sains dan teknologi, tetapi juga tata nilai dan pola hidup
mereka yang sering berbeda dengan tradisi yang dianut masyarakat objek
ekspansi. Baik dalam makna objektif maupun subjektifnya, modernitas yang
diimpor dari bangsa Barat membuat perubahan dalam masyarakat Muslim di
segala bidang. Pada titik ini, umat Islam dipaksa memikirkan kembali tradisi
yang dipegangnya berkaitan dengan perubahan yang sedang terjadi. Respons
ini kemudian melahirkan gerakan-gerakan pembaharuan. Akan tetapi,
pembaharuan Islam bukan sekedar reaksi Muslim atas perubahan tersebut.
Degradasi kehidupan keagamaan masyarakat Muslim juga menjadi faktor
penting terjadinya gerakan pembaharuan. Banyak tokoh umat yang
menyerukan revitalisasi kehidupan keagamaan dan membersihkan praktek-
praktek keagamaan dari tradisi-tradisi yang dianggap tidak Islami.

Gerakan pembaruan yang dilakukan di Indonesia yang merujuk pada
modernism, salah satunya adalah Nurcholish Madjid yang dilakukan pada
tahun 1967, yaitu merumuskan modernisasi sebagai rasionalisasi. Hal itu
berarti suatu proses perombakan pola berpikir dan tata kerja baru yang tidak

59 Harun Nasution, Pembaharuan Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1975), h. 11

40



rasional dan menggantikan dengan berpikir dan taat kerja baru yang lebih
rasional.

Dengan demikian, menurut Nurcholish, yang disebut modern jika ia
bersifat rasional, ilmiah, dan bersesuaian dengan hukum-hukum yang berlaku
dalam alam.®® Hal tersebut karena modernisasi berari penerapan ilmu-ilmu
pengethuan maka modernisasi merupakan suatu keharusan; modernisasi saja
adalah kebenaran dan modernisasi sebagai usaha atau proses mencapai
kebenaran. Nurcholish mengemukakan gagasan pembaharuan pemikiran Islam
yang bersifat radikal, ia menyusun dan menulis “Dasar-dasar Islamisme”
kemudian menjadi inspirasi dasar pemikiran Nurcholish yang tertuang dalam
buku kecil sebagai pedoman ideologis HMI, yang disebut dengan nilai-nilai
Dasar Perjuangan (NDP).61

Kontowijoyo secara tegas menyatakan bahwa gerakan Islam sekarang
ini harus mengartikulasikan diri sebagai gerakan dengan kepentingan yang
objektif dan empiris. Islam adalah agama yang terus menerus bergulat dengan
kenyataan, Islam lahir dan melahirkan perubahan sosial. Islam bagi
kontowijoyo tidak boleh sekedar menjadi pemberi legitimasi terhadap sistem
sosial yang ada, tetapi harus memperhatikan dan mengontrol perilaku sistem
tersebut.62

Dengan perkataan lain, Islam kemudian harus berperan sebagai
pengendali sistem, bukan sebaliknya. Sebagai pengendali sistem, tentu umat
tidak hanya membutuhkan kecermatan dalam mengawasi perilaku sistem,
tetapi juga kemampuan dan kecakapan untuk terlibat di dalamnya. Ini artinya
diperlukan “interpretasi untuk aksi” terhadap al-Qur’an. Karena itulah
Kontowijoyo pun meyakini bahwa tugas intelektual muslim adalah
“memberikan pemikirannya kepada masyarakat supaya masyarakat memiliki
alat analisis yang tajam dan dapat memainkan peranan dalam kehidupan
sehari-hari.63

60 Nurcholis Majid, Islam Kemoderenan Dan Keindonsiaan (Bandung: Mizan, 1987), h.
172.

61 Idris Taha, Demokrasi Religius (Jakarta: Teraju, 2004), h. 100.

4 Kuntowijoyo, Mesjid atau Budaya Pasar,” Akar Ketegangan Budaya di Masa
Pembangunan” Dalam Budaya dan Masyarakat (Yogyakarta : Tiara Wacana, 1987 ), h. 126.

6363 Kuntowijoyo, Industrialisasi dan dampak Sosialnya (Yokyakarta : Tiara wacana,
1987), h. 72.

41



Oleh karena itu, ada dua agenda reaktualisasi Islam, yaitu yang pertama
bersifat akademis - intelektual dan yang kedua bersifat praksis-aktual. Kedua
agenda ini bagi Kontowijoyo harus saling melengkapi. Lebih lanjut A.E. Priyono
menulis;

“Premis dari reaktualisasi Islam dalam segi intelektual bahwa pada
dasarnya Islam dapat dibangun sebagai sebuah paradigma teoritis Tahun
Akademik dasar karangka epistemik dan etisnya sendiri. Pada tingkatnya
yang normatif, Islam merupakan seperanngkat sistem nilai koheren yang
terdiri atas ajaran-ajaran wahyu, yaitu yang merupakan kriteria
kebenaran absolut dan bersifat transenden. Untuk dapat beroperasi
sebagai acuan aksiologi, sebenarnya konsep-konsep normatif Islam yang
berakar pada sistem nilai wahyu ini dapat diturunkan melalui dua medium,
yakni ideologi dan ilmu. Agama menjadi ideologi karena ia tidak hanya
mengkonstruksi realitas, tetapi juga memberikan motivasi etis dan teologis
untk merombak realitas. Dengan demikian, ideologi merupakan
penerjemahan norma-norma Islam yang dikembangkan menjadi aksi. Akan
tetapi, di pihak lain agama juga dapat dikembangkan menjadi ilmu dengan
merumuskan dan menjabarkan konsep-konsep normatifnya pada tingkat
yang empiris dan objektif. Dengan perkataan lain, nilai-nilai normatif tidak
dijabarkan menjadi ideologi untuk aksi, tetapi dirumuskan menjadi teori
untuk aplikasi”. 64

Pada titik ini, ditemukan benang merah reaktualisasi [slam model, yaitu
mencoba menafsirkan Islam “dari sistem nilai menjadi ideologi atau ilmu”
2. Paradigma Teologi Modern

Persoalan teologi klasik akan bertumpuk dengan kehidupan modern.
Oleh karena itu, diperlukan upaya untuk mereformasi pada paradigma
berteologi dalam alam modern. Sebelum masuk dalam pembahasan ini, perlu
kiranya sedikit membahas tentang modern dan atau modernisasi. Memasuki
zaman Kkolonialisme, salah satunya dengan gagasan orientalisme Barat,
mulailah pertemuan antara Islam dengan wajah yang sama sekali baru, yakni
penundaan atau penaklukan. Dari pertmuan inilah gagasan-gagasan yang khas
atau terjadi di Barat diformulasikan untuk menyorot Islam. Salah satu gagasan
itu ialah dengan menggulirkan diskursus iman dan nalar dalam melihat dan

64 A.E. Priyono, Paradigma Islam Interpretasi Untuk Aksi (Bandung: Mizan, 1999), h. 37.

42



memahami teologi Islam. Diskursus iman dan nalar dalam Islam pada dasarnya
tidak memiliki preseden historis yang datang dari Islam itu sendiri, teapi dari
luar.

Modern bukanlah sekedar suatu periode, melainkan pandangan dunia
atau prinsip metafisis (ontologis). Oleh karena itu, dunia modern diartikan
sebagai dunia yang didominasi oleh pandangan dunia modern. Dengan
perkataan lain, dunia modern merupakan penjawentahan prinsip-prinsip
modern dalam kehidupan manusia atau masyarakat. Menurut ahli sejarah,
peristiwa modern awal kali terjadi ditandai dengan pergeseran teosentris ke
antroposentris dalam kehidupan masyarakat. Sekali lagi, pergeseran tersebut
merupakan suatu hal khas Barat atau dunia Kristiani. Oleh karena itu,
pergeseran tersebut sama saja dengan mengatakan terjadi pergeseran otoritas
yang awalnya dimonopoli oleh Gereja, kemudian ke individu. Akan tetapi,
secara umum pergeseran tersebut bisa dimaknai, jika menggunakan sudut
pandang kalangan perenialis, lepas atau tercerabutnya dimensi spiritual dalam
kehidupan masyarakat.

D. SEKULER DAN SEKULARISME

Penggunaan istilah sekular dan sekularisme pada masa kini secara garis
besar adalah sebuah ideologi yang menyatakan bahwa sebuah institusi atau
badan harus berdiri terpisah dari agama atau kepercayaan. Sekularisme dapat
menunjang kebebasan beragama dan kebebasan dari pemaksaan kepercayaan
dengan menyediakan sebuah rangka yang netral dalam masalah kepercayaan
serta tidak menganakemaskan sebuah agama tertentu.

Sekularisme yang merujuk pada anggapan bahwa aktivitas dan
penentuan manusia, terutama yang politis, harus didasarkan pada apa yang
dianggap sebagai bukti konkret dan fakta, bukan berdasarkan pengaruh
keagamaan. Tujuan dan argumen yang mendukung sekularisme beragam.
Dalam Laisisme Eropa, diusulkan bahwa sekularisme adalah gerakan menuju
modernisasi dan menjauh dari nilai-nilai keagamaan tradisional. Tipe
sekularisme ini, pada tingkat sosial dan filsafat sering terjadi ketika masih
memelihara gereja negara yang resmi atau dukungan kenegaraan lainnya
terhadap agama.

Istilah sekularisme pertama kali digunakan oleh penulis Inggris George
Holyoake pada tahun 1846. Walaupun istilah yang digunakannya adalah baru,

43



konsep kebebasan berpikir yang darinya sekularisme didasarkan, telah ada
sepanjang sejarah. Ide-ide sekuler yang menyangkut pemisahan filsafat dan
agama dapat dirunut baik oleh Ibnu Rusyd dan aliran Averoisme. Holyoake
menggunakan istilah sekularisme untuk menjelaskan pandangannya yang
mendukung tatanan sosial terpisah dari agama, tanpa merendahkan atau
mengkritik sebuah kepercayaan beragama. Sebagai seorang agnostik, Holyoake
berpendapat bahwa sekularisme bukanlah argumen melawan kekristenan,
namun terpisah dari itu.

Sekularisme tidak mengatakan bahwa tidak ada tuntutnan atau
penerangan dari ideologi lain, namun memelihara bahwa ada penerangan dan
tuntunan di dalam kebenaran sekuler, yang kondisi dan sanksinya berdiri
secara mandiri dan berlaku selamanya. Pengetahuan sekuler adalah
pengetahuan yang didirikan di dalam hidup ini, berhubungan dengan hidup ini,
membantu tercapainya kesejahteraan di dunia ini, dan dapat diuji oleh
pengalaman di dunia ini.

Barry Kosmin dari Institut Pengkajian sekularisme di dalam masyarakat
dan budaya sekularisme mutakhir menjadi dua jenis, yaitu sekularisme keras
dan sekularisme lunak. Menurutnya, “sekularisme keras menganggap
pernyataan keagamaan tidak mempunyai legitimasi secara epistemologi dan
tidak dijamin baik oleh agama dan pengalaman.” Namun, dalam pandangan
sekularisme lunak, pencapaian kebenaran mutlak adalah mustahil dan oleh
karena itu, toleransi dan skeptisme harus menjadi prinsip dan nilai yang
dijunjung dalam diskusi antara ilmu pengetahuan dan agama.

Sebelum membahas ‘ilmaniah (sekularisme), kita harus mengetahui
maknanya secara detail. Sebab, menurut ahli ilmu logika, menghukumi sesuatu
merupakan bagian dari pemahaman tentangnya. Terutama istilah-istilah
seperti akan menginterpretasikannya dengan semuanya. IImaniah adalah
terjemahan ke bahasa Arab yang salah dari kata secularism dalam bahasa
Inggris atau secularit/secularique dalam bahasa Prancis, yakni suatu istilah
yang sama sekali tidak ada hubungannya dengan kata ilmu.

Dalam bahasa Inggris atau bahasa Prancis, ilmu adalah science, alirannya
disebut scientism, sedangkan penisbatan kepada ilmu, kita mengatakannya
dengan scientific atau dalam bahasa Prancisnya adalah scientifique. Adanya
imbuhan alif dan nun pada kata alim dalam bahasa Arab adalah bersifat sima’i
untuk penisbatan, seperti kata rabbani penisbatan kepada rabb yang akhirnya

44



muncul kata-kata seperti ruhani, nafsaniy, dan sebagainya. Lalu muncul pula
kata-kata seperti aglaniy, syakhsany, dan ilmany.

Bahasa Arab yang benar dari “secularism” atau “secularit” adalah laa
diniyah atau dunyawiyah yang maknanya tidak hanya lawan ukhrawi, tetapi
juga memiliki makna yang lebih spesifik, yakni sesuatu yang tidak ada
kaitannya dengan dien/agama atau sesuatu yang hubungannya dengan agama
adalah hubungan lawan.

Diterjemahkan kata “secularism” atau “secularit” ke dalam bahasa Arab
dengan al-imaniah atau almaniah karena penerjemahannya tidak memahami
kata-kata dien dan ilm dengan makna yang sebenarnya, tetapi memahaminya
dengan pemahaman Barat Masehi, di mana kedua kata ini (dien dan ilm) bagi
mereka adalah dua hal yang bertentangan. Yakni sesuatu yang bersifat agama
tidaklah berkaitan dengan ilmu, begitu juga sebaliknya. Dengan perkataan lain,
ilmu dan akal merupakan lawan agama.

Ungkapan yang benar terhadap kata-kata “sekularisme” adalah tampak
pada apa yang disebutnya dalam sejumlah kamus dan ensiklopedia asing.
Misalnya, dalam Ensiklopedi Britania disebutkan bahwa sekularisme adalah
sebuah gerakan kemasyarakatan yang bertujuan memalingkan dari kehidupa
akhirat dengan semata-mata berorientas pada dunia. Gerakan ini ajaran
dilancarakn kerena pada abad-abad pertengahan, orang menempakkan
ketergantungan yang besar terhadap aktualisasi kebudayaan dan kemanusiaan
serta kemungkinan terealisasinya ambisi mereka terhadap dunia. Lalu,
orientasi pada sekularisme yang merupakan gerakan perlawanan terhadap
agama dan ajaran Masehi terus berlanjut di celah-celah sejarah modern
seluruhnya.

Dalam kamus Dunia Baru, Wipster merinci makna sekularisme, dengan
menyebutkan sebagai berikut; semangat keduniaan atau orientasi duniawi dan
sejanisnya. Secara khusus adalah undang-undang dari sekumpulan prinsip dan
praktek yang menolak setiap bentuk keimanan dan ibadah. Keyakinan bahwa
agama dan urusan-urusan gereja tidak ada hubungannya sama sekali dengan
soal-soal pemerintahan, terutama soal pendidikan umum.

Adapun dalam kasus Oxford disebutkan bahwa sekularisme aritinya
bersifat keduniaan atau materialisme, bukan keagamaan atau keruhaniaan.
Sepeti pendidikan sekuler, seni atau musik sekuler, pemerintahan sekuler,
pemerintahan yang bertentangan dengan gereja. Sekularisme adalah pendapat

45



yang mengatakan bahwa agama tidak layak menjadi fondasi akhlak dan
pendidikan.

Sementara itu, dalam kamus Internasional modern ketiga disebukan
bahwa sekularisme ialah suatu pandangan dalam hidup dalam satu masalah
yang berprinsip bahwa agama atau hal-hal yang beruansa agama tidak boleh
masuk ke dalam pemerintahan atau pertimbangan-pertimbangan keagamaan
harus dijauhkan darinya. Maksudnya adalah politik sekuler murni dalam
pemerintahan, misalnya yang terpisah sama sekali dari agama.

Selain itu, sekularisme adalah undang-undang akhlak sosial yang
berlandaskan pemikiran yang mewajibkan ditegakkannya nilai-nilai perilaku
dan moral menurut kehidupan modern dan solidaritas sosial tanpa memandang
agama. Adapun seorang orientalis bernama Arberriy dalam bukunya, ad-Dien fi
Asy-Syarqi al-Awsath, mengatakan berkenaan dengan sekularisme sebgai
berikut: materialisme sekuler dan humanistik serta aliran naturalisme
semuanya merupakan bentuk dari sekularisme sebagaiciri khas Eropa dan
Amerika yang fenomenanya tampak di TImur Tengah. [a tidak membuat satu
model pun dalam filsafat dan etika tertentu.

E. ANATOMI PEMIKIRAN ISLAM MODERN DAN KONTEMPORER

Kolonialisme Barat yang menimpa dunia Islam pada abad ke-18- 20 dan
mundurnya politik Islam yang ditandai dengan runtuhnya kekhalifahan Usmani
tidak selamanya mendatangkan akibat negative, tetapi juga membuat kaum
Muslim mampu merumuskan dirinya kembali, termasuk pemikiran politik
[slamnya.t> Bahkan menurut Enayat, dilikuidasinya kekhalifahan Usmani oleh
keputusan Majelis Nasional Turki tahun 1942 - yang awalnya karena desakan
kolonialisme Barat, dalam hal ini Yunani yang didukung Inggris, Prancis, dan
Amerika yang menduduki Izmir, salah satu wilayah Turki tahun 1919-
merupakan sesuatu yang menjadikan politik Sunni mencapai titik baliknya. 66

65 Tentu saja wilayah asia Tenggara yang mengalami kolonialisme Barat sejak abad ke-
16 sebagai pegecualian, lihat Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam (Jakarta: Rajwali Press,
1997),h.175-184.

66 Peristiwa ini merupakan factor yang membuat Kemal al-Taturk seorang perwira
yang kemudian menjadi bapak Turki Modern, menyelamatkan Turki dari kehancuran total dan
penjajahan Barat (Harun Nasution, Pembaharuan Dalam Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1975),
h. 142.

46



Peristiwa ini, ungkapnya lebih lanjut, merupakan puncak proses
“fermentasi” di kalangan kau Muslim sejak abad ke-18 dan dalam bidang
pemikiran politik Islam, mempercepat perdebatan seru yang terjadi antara
kaum modernis dan tradisionalis untuk kemudian menjanjikan terbentuknya
sintesis dari pandangan mereka yang bertentangan. Krisis seputar kekhalifahan
itu mempunya salah satu akibat subside yang bersifat doctrine. Ia telah
memperkenalkan gagasan negara Islam sebagai pengganti kekhalifahan yang
dinyatakan baik secara tersurat maupun tersirat, sebgai mustahil untuk
dihidupkan kembali.

Lebih lanjut, Munawir Sjadzali berpendapat bahwa berbeda dengan para
pemikir politik Islam masa klasik dan pertengahan yang karena realitas politik
bersifat realis yang semuanya menerima dan tidak mempertentangkan
keabsahan sistem pemerintahan monarki yang mereka temukan - kecuali al-
Mawardi yang memiliki konsepsi lebih maju yang mirip dengan teori kontrak
sosial Jhon Locke - para pemikir Politik Islam modern dan kontemporer
mengalami perkembangan dan keanekaagaman yang mendasar. Salah satuny
karena tiga faktor, yaitu kemunduran dunia Islam, kolonialisme, dan
keunggulan Barat. Oleh sebab itu, tulisan ini ingin menyoroti perkembangan
dan peta pemikiran politik Islam modern dan kontemporer dengan melakukan
kategorisasi atau karakterisasi; pemikiran politik Islam yang organik
tradisional, yang sekuler, dan yang moderat.

1. Karakter Pemikiran Politik Islam sekuler

Pola piker kaum sekuler dalam memandang agama menganggap bahwa
agama tiak dalam hal tidak mengajarkan cara-cara pengaturan tentang
kehidupan bermasyarakat dan bernegara, Islam adalah agama murni bukan
negara. Pemikir yang masuk ke dalam karakter ini adalah Ali Abd. Ar-Raziq
(1888-1966), A. Luthfi As-Sayyid (1872-1963), dan di Indonesia Soekarno. Dari
sekian pemikir Muslim tentang politik, yang mendapatkan respons luar biasa,
bahkan kutukan dari kalangan ortodoksi atau tradisional adalah Ali Abd. Ar-
Raziq. Ar-Raziq mengawali penjelasan pikiran politiknya tentang kekhalifahan
yang supranasional menurut kalangan ortodoks semisal Rasyid Ridha Islami. Ia
menolak sistem khilafah tersebut sebagai sebuah sistem yang tidak mempunyai
landasan yang kokoh dari al-Qur’an, Hadis, dan [jma’.

Secara agak rinci ar-Raziq membahas ketiga sumber tersebut yang
mengukuhkan wajibnya kekhalifahan. Menurut, al-Qur’an tidak menyebut

47



kekhalifahan seperti yang kita kenal dalam sejarah. Al-Qur’an Surat 6:38,
misalnya, yang dianggap dalil pendukung kekhalifahaan dalam kenyataannya
tidaklah demikian. Karena, kata ulil al-amri (para pemegang kekuasaan) yang
wajib diikuti kaum Muslim sesudah menaati Allah swt. dan Rasul-Nya
tidaklahdisepakti ulama tafsir dengan Kkhalifah Baidhawi umpamanya
menafsirkan kata itu dengan kaum muslimin yang sezaman dengan Nabi, dan
Zamakhsyari mengartikannya dengan ulama. Demikian juga, dengan hadis
seperti hadis, “Barangsiapa mati tanpa tanpa berbai’at (kepala imam) maka dia
mati dalam kejahiliahan”, sekalipun banyak orang menganggapnya sahih,
hadis-hadis itu tidaklah menunjukkan doktrin agama.

Tampaknya hanya ijma’lah yan menjadi alat legitmasi dan itu pun,
menurut Raziq, bukan ijma’ sahih. Hal ini karena kekhalifahan terbentuk oleh
ijma’ sukuti (kesepakatan diam) yang tidak semua masyarakat
menyepakatinya. Hampir setiap kekhalifahan ada saja pihak yang menjadi
oposisi. Demikian pula, argumentasi wajibnya kekhalifahan untuk tujuan
terlaksanya tugas-tugas keagamaan dan kepemerintahan tidaklah juga tepat.
Ketidaksepakatan itu karena dalam kenyataan kekhalifahan selamanya
merupakan bencana bagi Islam dan umatnya. Raziq mengakui pentingnya
negara untuk kepentingan sosial, lepas dari agama dan keyakinan, namun itu
tidak harus berbentk kekhalifahaan, tetapi bisa beraneka ragam bentuk dan
sifat.

Dari sanalah kemudian berkesimpulan bahwa misi nabi adalah misi
agama an sich yang tidak ada kaitannya dengan politik keduniawian. Nabi
adalah utusan Allah swt, yang ditugasi untuk mendakwakan Islam tanpa
bermaksud mendirikan negara. Nabi tidaklah mempunyai kekuasaan sekuler,
negara, atau pemerintahan. Nabi tidaklah mendirikan kerajaan dalam arti politi
sesuatu yang mirip dengan kerajaan. Setelah beliau wafat, tidak ada seorang
pun yang dapat mengganti tugas risalah-nya. Kalaupun profane (duniawi). Abu
bakar menyebut dirinya sebagai khalifah rasul (pengganti/wakil rasul) agar
kaum muslimin taat kepadanya keperti kata kepada Rasulullah. Orang-orang
yang tidak menaatinya dan Abu Bakar sebut murtad seperti Malik bin Nuwairah
belum tentu murtad dalam arti keluar dari Islam dan kufur kepada Allah beserta
Rasul-Nya.

Berdasarkan hal itu, semua kekhalifahaan lepas dari Islam dan tidak ada
kaitan dengannya. Persoalan kenegaraan semuanya diserahkan pada akal

48



pengalaman kemanusiaan belaka. Sebagai pemikir sekuler, Ali Abd. Ar-Rasiq
agaknya mampu meyakinkan pembaca dalam bukunya al-Islam wa Ushul al-
Hukm bahwa pemerintahan menurut Islam tidaklah harus berbentuk khilafah,
tetapi ia tidak berhasil meyakinkan mereka bahwa Nabi Muhammad saw., tidak
berbeda dengan Nabi sebelumnya. Mengingat Nabi, terutama dalam konteks
hokum, kendati tugas utamanya adalah kerasulan, melakukan beberapa hal
yang hamper sama dengan kepala pemerintahan atau negara.

Ali Abd. Rasiq dalam hal pemikiran politik Islam sekuler ini tidaklah sendirian.
A. Luthfi as-Sayyid berpendirian sama. Menurutnya, agama dan negara adalah
dua hal yang berbeda. Dalam membangun negara, kaum Muslim tiak harus
mengikatkan diri pada Islam dan pan-Islamisme karena tidak lagi relevan. Sikap
yang mirip disampaikan oleh Soekarno di Indonesia. Baginya agama dan negara
mesti dipisah agar keduanya berjalan sendiri-sendiri. Ikatan negara harus
dilepas dari agama, demikian pula sebaliknya. Negara berada pada wilayah
public, sementara agama hanya berada dalam wilayah spiritual yang bersifat
pribadi.

Jika diperkenankan hadir dalam wilayah public, agama akan menjadi
alat politik belaka bagi yang berkepentingan dan akan melahirkan rasa
terdiskriminasi bagi pemeluk selain agama public tersebut (Soekarno, 1964).
Sesungguhnya karakter kedua ini sama saja dengan yang pertama. Jika yang
pertama terbelenggu oleh pemikiran dan praktek politik Islam klasik, karakter
pemikiran politik Islam kedua ini terbelenggu dan terlalu terpesona oleh
pemikiran national state Barat yang modern. la menerima sistem politik yang
bekembang Islam Barat tana reserve. Seolah-ola apa yang bekembang di Barat
sudah final dan tidak ada cara lain, kecuali mengadaptasi dalam sistem politik
kekinian
2. Karateristik Pemikiran Politik Islam Modern

Berbeda dengan kecenderungan karate sekuler adalah karakter yang
moderat. Karena ini klaim ekstrem bahwa Islam adalah agama yang lengkap
dan mengatur semua urusan termasuk politik, tetapi juga menolak klaim
ekstrem kedua yang melihat bhwa Islam tidak berkaitan dengan politik.
Menurut karakter ini, Islam tidak menunjukkan preferensinya pada sistem
politik tertentu, tetapi dalam Islam terdapat prinsip-prinsip moral atu etika bag
kehidupan bermasyarakat dan bernegara, yang untuk pelaksanaanya umat
I[slam bebas memilih sistem manapun yang terbaik. Yang termasuk karakter ini

49



adalah Muhammad Husein Haikal (lahir 1888), Muhammad Abduh (1862-
1905), Fazlurrahman, Mohammed Arkoun, dan di Indonesia Nurcholish Madjid.
Menurut Haikal, di dalam al-Qur’an dan As-Sunnah tidak terdapat prinsip-
prinsip dasar kehidupan yang lansung berhubngan dengan ketatanegaraan.
Ayat tentang musyawarah, misalnya, tidaklah diturunkan dalam kaitan sistem
pemerintahan. Al-Qur’an juga tidak secarategas dan lansung menyebutkan
sistem pemerintahan tertentu. Oleh karena itu, tidak aneh bila empat khalifah
periode Islam awal (khulafaurasyidin) memang di bai’at masyarakat di masjdi,
tetapi mereka diangkat tidak selalu melalui pemilihan.

Nabi membiarkan sism pemerintahan Arab, asalkan menerima baik
agama yang dibawanya. Dlaam perkembangan selanjutnya juga pengaruh luar
(Bizantium dan Persia) terhadap pemerintahan Islammakin mendalam dan
tampak. Namun, sejauh yang bisa kit abaca dari sumber-sumber Islam, pating
tidak ada tiga prinsip dasar peradaban manusia termasuk politik. Pertama,
prisip monotheisme murni, kedua, prinsip sunnah (hokum) Allah yang tidak
pernah berubah, ketiga, persamaan antara manusia sebagai konsekuensi
prinsip pertama dan kedua. Realisasi prinsip-prinsip itu diwarnai oleh
semangat persaudaran, cintakasih, rasa keadila, dan takwa (Haikal, 1993;
Azhar, 1996). Menurut Abduh, meskipun hidup jauh sebelum Haikal dan guru
dari Ridha serta Raziq, tampaknya masuk kategori ketiga. Hal ini karena
menurutnya, Islam bukanlah agama semata-mata, melainkan mempunyai
hokum-hukum yang mengatur hubungan antar sesame muslim dan sesame
manusia lainnya yang untuk memberlakukannya dibutuhkan penguasa atau
negara. Dalam bahasa lain, bagi Abduh, kaitannya dngan agama adalah subside
saja dan dalam pendapatnya juga bahwa kita tidak ada orang atau lembaga yang
memegang kekuasaan agama dengan mempunyai kewenangan wakil Tuhan di
muka bumi. Baginya kepala negara merupakan seorang sipil yang diangkat dan
dapat diberhentikan rakyat, dan kepada mereka ia bertanggungjawab. Seiring
dengan pengakuannya akan konsep demokraasi, Program Partai Nasional
Mesir yang dirumuskannnya sendiri pun membuka keanggotaan kepada
seluruh rakyat Mesir, yang beragama Islam, Yahudi, Kristen, atau liannya.

Apabila Haikal tidak menyebut preferensi Islam pada sistem politik
tertentu, pemikir Islam setelahnya, yaitu Fazlur Rahman, Mohammed Arkoun,
dan di Indonesia Nurcholish Madjid, menyebut bahwa dari prinsip-prinsip yang
disebut al-Qur’an dan Hadis, preferensi Islam adalah sistem politik demokratis.

50



Dalam berbagai tulisannya Fazlur Rahman menekankan masyarakat Islam
adalah masyarakat menengah yang tidak terjebak pada ekstrimitas, dan ulil
amri-nya (para pemegang kekuasaan) adalh mereka yang tidak menerima
konsep elitisisme ekstrem. Masyarakat Islam adalah masyarakat yang egaliter
dan terbuka atau influsif, saling berbuat baik dan kerja sama, an tidak
melakukan diskriminasi berdasarkan gender atau kulit.

Selanjutnya, Fazlur Rahman menjelaskan konsep syura (musyarawarh).
Syura bukan berarti bahwa seseorang meminta nasehat pada orang orang lain,
seperti yang terjadi dahulu antara khalifah dan ahl halli wa al-alqd, melainkan
nasihat timbal balik melalui diskusi bersama. Tentu saja konsep demokrasi
yang dipilih Fazlur Rahman ini dengan, ungkapnya lebih lanjut, berorientasi
pada etika dan nilai spiritual Islam, tidak semata-mata bersifat mat ri sepeti di
Barat. Karena pilihannya pada sistem demokrasiitulah, ia mengkritik para
tokoh Islam yang menentang demokrasi, seperti terhadap al-Maududi
yangtidak dijelaskan dimuka.

Sebagimana Fazlur Rahman, Arkoun juga berpendapat sma. Pertama-
tama ia menjelaskan perbedaan antara kekuasaan dan wewenang. Wewenang,
menurutnya, bersifat mistis-teologis seperti ketika Nabi di Mekah dan
kekuasaan bersifat rasional seeprti ketika Nabi di Madinah yang dikelilingi
dewan beranggotakan paling sedikit sepuluh orang. Selanjutnya, Arkoun
menerima pernyataan Ibnu khaldun bahwa sistem kekhalifahan tidak berbeda
degnan sistem kerajaan yang dominative dan hegemonic yang telah melakukan
tindakan sakralisasi terhadap yang duniawi seperti terlihat pada terminology
bai’ah dan wakil Allah di muka bumi. Dari sini kemudian ia lebh menyetujui
negara demokratis, mengkritik para ulama yang telah ikut melestarikan status
quo kekuasaan dinasti yang jauh dari moral Islam, dan mengecam pelaksanaan
konsep dzimmi (yang terlindung) bagi masyarakat non-Muslim. Dalam
pandangannya, penerapan konsep itu lebih baik dibandingkan dengankaum
Muslim yang hidup di tengah mayoritas umat agama lain, tetapi tidak dapat
dipungkiri bahwa toleransi dzimmi tersebut adlah model toleransi tanpa
peduli. Ini karena biasanya ia disertai dengan tindakan mengurangi peran
kelompok lain yang non-muslim.

Sebagai pemikir modern, Arkoun di satu sisi mengkiritk habis
sekularisasi gaya Attaturk di Turki yang baginya merupakan bentuk kesadaran
naif yang disadari kekagetan budaya, tetapi di pihak lain menolak pembentukan

51



negara Islam, ala Khomeni karena telah melakukan sakralisasi terhadap
sesuatu yang sebenarnya duniawi.

Adapun prinsip kenegaraan dalam Islam adalah syura, ijtihad, dan
penerapan syariat yang tujuannya, bagi Arkoun untuk mewujudkan masyarakat
yang bermoral, bertanggungjawab, dan bermartabat, sehingga anggota
masyarakat Muslim diridhai Allah dalam menjalankan tugas pribadi dan
sosialnya secara harmonis (Arkoun, 1996; Azhar, 1996, Putro, 1998). Selaku
murid Razlur Rahman, di Indonesia, Nurcholish Madjid tidak jauh berbeda
dangan formulasi konseptual gurunya. Islam, baik dalam teori maupun praktek
tidak menetapkan prinsip-prinsip politik. Prinsip-prinsip itu, dengan mengutip
Robert N. Bellah dan apa yang tercantum dalam “Piagam Madinah”, adalah
pluralism, toleransi, pengakuan akan persamaan semua penduduk, dan
keadilan sebagai tujuan negara. Dalam Islam yang dimaksud pluralism adalah
paham kemajemukan yang melihatnya sebagai suatu kenyataan yang bersifat
positif dan sebagai keharusan bagi keselamatan umat manusia. Bertolak dari
prinsip-prinsip ini ia berkesimpulan bahwa, pertama, konsep Islam di bidang
politik, tegas Nurcholish Madjid, berada pada pertengahan antara dua pendapat
ekstrem yang berlawanan. Sayyid Qutub dan al-Maududi di satu pihak, dan Ali
Abd. Ar-Raziq di pihak lain. Kedua, meskipun memiliki kekurangan, demokrasi
dipahaminya sebagai sesuatu yang tidak ternilai harganya, yang untuk sampai
sekarang belum ditemukan alternatif yang lebih unggul. Demokrasi, baginya
adalah majority rule minority right, yaitu sistem politik dengan prinsip
mayoritas dengan tidak mengganggu kepentingan minoritas yang paling
fundamental. Demokrasi juga, dalam keyakinan Nurcholish Madjid, merupakan
kata kerja, bukan kata benda, sebagai suatu proses demokrasi. Dalam hal ini
demokrasi sebagai way of life dengan nuktah; kemajemukan, musyawarah, cara
harus sesuai dengan tujuan, pemufakatan yang jujur, pemenuhan kebutuhan
ekonomi, kebebasan, dan perlunya pendidikan demokrasi.

Dari paparan di atas, yang bisa disimpulkan adalah, pertama, bahwa
aberbeda dengan pemikiran politik Islam klasik dan pertengahan yang
homogeny dan realis dengan kekuasaan yang ada akibat realitas politiknya
menghendaki hal itu maka pemikiran politik Islam modern beragam dan
mengalami perkembangan mengagumkan. Hal ini mungkin karena situasi dan
kondisinya berbeda. Kedua, secara umum peta pemikiran politik Islam modern
dan kontemporer bisa dibagi pada tiga kategori atau karakter, yaitu karaker

52



tradisional organic, sekuler, dan moderat. Ketiganya memiliki konsepsi
berbeda yang semuanya merujuk pada teori atau praktik politik Islam. Ketiga,
karakter pemikiran politik Islam moderat - yang karena kematangannya -
tampaknya saat ini mendapat banyak pendukung.

BAB lli
GERAKAN MODERNIS DI MESIR, DI TURKI,
DAN DI INDIA-PAKISTAN

Dalam bahasa Indonesia kata modern, modernisasi dan modernisme,
seperti yang terdapat umpamanya dalam “aliran-aliran modern dalam Islam”
dan “Islam dan Modernisasi”. Modernisasi dalam masyarakat Barat
mengandung arti fikiran, aliran, gerakan dan usaha untuk merubah faham-
faham, adat-istiadat, institusi-institusi lama, dan sebagainya, untuk disesuaikan
dengan suasana baru yang ditimbulkan oleh kemajuan ilmu pengetahuan dan
teknologi modern.

Pikiran dan aliran ini segera memasuki lapangan agama dan
modernisme dalam hidup keagamaan di Barat mempunyai tujuan untuk
menyesuaikan ajaran-ajaran yang terdapat dalam agama Khatolik dan
Protestan dengan ilmu pengetahuan dan filsafat modern.Aliran ini akhirnya
membawa kepada timbulnya sekularisme di masyarakat Barat.

Kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi modern memasuki dunia
[slam, terutama sesudah pembukaan abad kesembilan belas, yang dalam
sejarah Islam di pandang sebagai permulaan Periode Modern.Kontak dengan
dunia barat selanjutnya membawa ide-ide baru ke dunia Islam seperti
rasionalisme, nasionalisme, demokrasi, dan sebagainya. Semua ini
menimbulkan persoalan-persoalan baru, dan pemimpin-pemimpin Islam pun
mulai memikirkan cara mengatasi persoalan-persoalan baru itu.

53



Sebagai halnya di Barat, di dunia Islam juga timbul pikiran dan gerakan
untuk menyesuaikan faham-faham keagamaan Islam dengan perkembangan
baru yang ditimbulkan kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi modern itu.
Dengan jalan demikian pemimpin-pemimpin Islam modern mengharap akan
dapat melepaskan umat Islam dari suasana kemunduran untuk selanjutnya
dibawa pada kemajuan.

Kaum Orientalis, yang sejak lama mengadakan studi tentang Islam dan
Umat Islam, mempelajari perkembangan modern tersebut. Hasil penyelidikan
itu pada mulanya mereka siarkan dalam bentuk artikel di majalah-majalah
ilmiah seperti Muslim World, Studia Islamica, Revue du Monde Musulman, Die
Welt des Islam and Modernism in Egypt, yang dikarang oleh C.C. Adams di tahun
1933, Moderns Trends in Islam, yang disusun oleh H.A.R. Gibb di tahun 1946, dan
sebagainya.

Kata modernsmi dianggap mengandung arti-arti negative di samping
arti-arti positif, maka untuk menjauhi arti-arti negatif itu, lebih baik kiranya
dipakai terjemahan Indonesianya yaitu pembaharuan.

1. Maju-mundurnya Umat Islam Dalam Sejarah

Sebagai telah disebut pembaharuan dalam Islam timbul di periode
sejarah Islam yang disebut modern dan mempunyai tujuan untuk membawa
umat Islam kepada kemajuan. Sebelum masuk ke dalam pokok masalah, ada
baiknya diuraikan terlebih dahulu sejarah Islam secara ringkas, bukan hanya
mengetahui waktu mulanya Periode Modern itu, tetapi juga untuk melihat
pembangunan maju-mundurnya umat Islam yang terjadi dalam sejarah.

Dalam garis besarnya sejarah Islam dalam dibagi ke dalam tiga periode
besar, klasik, pertengahan dan modern.

Periode Klasik (650 - 1250 M) merupakan zaman kemajuan dan
dibahagi ke dalam dua fase.Pertama, fase ekspansi, integrasi dan puncak
kemajuan (650 - 1000 M).Di zaman inilah daerah Islam meluas melalui Afrika
Utara sampai ke Spanyol di Barat dan melalui Persia sampai ke India di
Timur.Daerah-derah itu tunduk kepada kekuasaan Khalifah yang pada mulai
berkedudukan di Medinah, kemudian di Damsyik dan terakhir di Bagdad.Di
masa ini pulalah berkembang dan memuncak ilmu pengetahuan, baik dalam
bidang agama maupun dalam bidang non-agama, dan kebudayaan Islam. Zaman
inilah yang menghasilkan ulama-ulama besar seperti Imam Malik, Imam abu
Hanifah, Imam Syafi’l dan Imam Ibn Hambal dalam bidang hukum, Imam Al-

54



Asy’ari, Imam Al-Maturidi, pemuka-pemuka Mu’tazila seperti Wasil Ibn ‘Ata’,
Abu Al-Huzali, Al-Nazzam dan Al-Jubba’l dalam bidang teologi, Zunnun Al-Misri,
Abu Yazid Al-Bustami dan Al-Hallaj dalam mistisme atau al-tasawuf, Al-Kindi,
Al-Farabi, Ibn Suna dan Ibn Miskawih dalam filsafat, dan Ibn Al-Hasym. Ibn
Hayyan, Al-Khawarizmi, Al-Mas’'ud dan Al-Razi dalam bidang ilmu
pengetahuan.

Kedua, fase disintegrasi (1000 - 1250 M). Di masa keutuhan umat Islam
dalam bidang politik muali pecah, kekuasaan Khalifah menurun dan akhirnya
Bagdad dapat dirampas dan hancurkan oleh Hulagu di tahun 1958 M. Khalifah,
sebagai lambang kesatuan politik umat Islam, hilang.

Periode pertengahan (1250 - 1800 M) juga dibahagi kedalam dua
fase.Pertama, fase kemunduran (1250 - 1500 M).Di zaman ini disentralisasi dan
disitegrasi bertambah meningkat.Perbedaan antara Sunni dan Syi’ah dan
demikian juga antara Arab dan Persia bertambah nyata kelihatan. Dunia Islam
terbagi dua, bagahian Arab yang terdiri atas Arabia, Irak, Suria, Palestina, Mesir
dan Afrika Utara dengan Mesir sebagai Pusat; dan bahagian Persia yang terdiri
atas Balkan, Asia Kecil, Persia dan Asia Tengah dengan Iran sebagai Pusat.
Kebudayaan Persia mengambil bentuk internasional dan dengan demikian
mendesak lapangan kebudayaan Arab.Pendapat bahwa pintu ijtihad tertutup
makin meluas di kalangan umat Islam.Demikian juga tarekat dengan pengaruh
negatifnya.Perhatian pada ilmu pengetahuan kurang sekali.Umat Islam di
Spanyol dipaksa masuk Kristen atau keluar dari daerah itu.

Kedua, fase Tiga Kerajaan Besar (1500 - 1800 M).yang di mulai dengan
zaman kemajuan (1700 - 1800 M). Tiga Kerajaan Besar yang dimaksud ialah
Kerajaan Usmani (Ottoman Empire) di Turki, Kerajaan Safawi di Persia dan
Kerajaan Mughal di India.Di masa kemajuan, ketiga Kerajaan Besar ini
mempunyai kejayaan masing-masing terutama dalam bentuk literature dan
arsitek. Masjid-masjid dan gedung-gedung indah didirikan di zaman ini masih
dapat dilihat di Istanbul, di Tibriz, Isfahan dan kota-kota lain di Iran dan di
Delhi. Kemajuan umat Islam di zaman ini lebih banyak merupakan kejuan di
Periode Klasik.Perhatian pada ilmu pengetahuan masih kurang sekali.

Di zaman kemunduran, Kerajaan Usmani tepukul di Eropa, Kerajaan
Safawi dihancurkan oleh serangan-serangan suku bangsa Afghan, sedang
daerah kekuasaan Kerajaan Mughal di perkecil oleh pukulan-pukulan Raja-raja
di India.Kekuatan militer dan kekuatan politik umat Islam menurut.Umat Islam

95



dalam keadaan mundur dan statis. Dengan pada itu, Erapa dengan kekayaan-
kekayaan yang diangkut dari Amerika dan Timur Jauh, bertambah kekayaan
dan maju. Penetrasi Barat yang kekuatannya meningkat, ke dunia Islam, yang
kekuatannya menurut, kian mendalam dan kian meluas.Akhirnya Napoleon di
tahun 1798 M. menududuki Mesir, sebagai salah satu pusat Islam yang
terpenting.

Periode Modern (1800 M - dan seterusnya) merupakan zaman
kebangkitan umat Islam. Jatuhnya Mesir ke tangan Barat menginsafkan dunia
[slam akan kelemahannya dan menyadarkan umat Islam bahwa di Barat telah
timbur peradaban baru dan lebih tinggi dan merupakan ancaman bagi Islam.
Raja-raja dan pemuka-pemuka Islam mulai memikirkan bagaimana
meningkatkan mutu dan kekuatan umat Islam kembali.Di Periode Modern
inilah timbulnya ide-ide pembaharuan adalam Islam.

B. PEMIKIRAN DAN USAHA PEMBAHARUAN SEBELUM PERIODE
MODERN
1. Kerajaan Usmani

Perlu ditegaskan bahwa di Periode Pertengahan pun telah ada tibul
pemikiran pembaharuan, terutama di Kerajaan Usmani.Di abad ketujuh belas
Kerajaan ini mulai mengalami kekalahan-kekalahan dalam peperangan dengan
Negara-negara Eropa. Tentara besar yang dikirim untuk menguasai Wina
dipukul kalah di tahun 1683 M, perjanjian Carlowitz yang ditanda-tangani di
tahun 1699, membuat Kerajaan Usmani terpaksa menyerahkan Hongaria
kepada Austria, daerah Podolia kepada Polandia dan Azov kepada Rusia.

Kekalahan-kekalahan serupa mendorong Raja-raja dan pemuka-
pemuka Kerajaan Usmani untuk menyelidiki sebab-sebab kekalahan mereka
dan rahasia keunggulan rawan.Mereka mulai memperhatikan kemajuan Eropa,
terutama kemajuan di Perancis, sebagai Negara yang terkemuka waktu
itu.Eropa mulai mempunyai arti yang pening bagi pemuka-pemuka
Usmani.Orang-orang Eropa yang selama ini dipandang sebagai “kafir” dan
rendah, mulai dihargai.Duta-duta pun dikirim ke Eropa untuk mempelajari
suasana kemajuan disana dari dekat.

Di tahun 1720, Celebi Mehmed pergi ke Paris sebagai Duta dengan
instruksi mengunjungi pabrik-pabrik, benteng-benteng pertahanan dan
institusi-institusi Perancis lainnya serta memberi laporan. Dalam bukunya

56



Sefaretname, Duta ini, antara lain memberikan laporan tentang kemajuan
teknik, organisasi angkatan perang modern, rumah-rumah sakit,
observatorium, peraturan karantina, kebon binatang, adat-istiadat, dan
sebagainya seperti ia lihat di Perancis. Di tahun 1741 anakya, Said Mehemd di
kirim pula ke Paris.Laporan-laporan kedua Duta ini menarik perhatian Sultan
Ahmad IIT (1703 - 1730) untuk memulai pembaharuan di Kerajaan Usmani.

Dalam pada itu ahli-ahli Eropa sendiri telah pula mulai berkunjung ke
Kerajaan ini. Di tahun 1717 seorang Perwira Perancis bernama De Rochefort
datang ke Istanbul, dengan usul pembentukan suatu korps altileri dan tawaran
untuk memberi pelajaran dan melatih tentara Usmani dalam ilmu-ilmu
kemiliteran modern. Di tahun 1729, datang lagi seorang Perancis, Comte De
Bonneval, yang kemudian masuk Islam dan berganti nama dengan Humbaraci
Pasya. Kepadanya diserahkan tugas melatih tentara dalam memakai alat-alat
meriam modern. Untuk menjalankan tugas ini ia dibantu oleh Macarthy dari
Irlandia, Ramsay dari Schotladia dan Mornai dari Perancis. Atas usaha ahli-ahli
Erapa ini taktik perang Usmani.Di tahun 1734 dibuka untuk pertama kalinya
Sekolah Teknik Militer.

Dalam lapangan non-militer, pemikiran dan usaha pembaharuan
ditimbulkan oleh Ibrahim Mutafarrika (1670 - 1754).1a berasal dari Hongaria
dan ketika masih muda remaja tertangkap dalam peperangan Usmani -
Hungoria. Ia dibawa ke Istanbul kemudian masuk Islam, dan dengan cepat
dapat menguasai bahasa dan adat-istiadat Turki. Menurut keterangan ia pandai
berbahasa Perancis, Itali, Latin dan Jerman, disamping bahasa Hungoria dan
Turki.

Usahanya yang pertama menghasilkan pembukaam suatu percetakan di
Istanbul pada tahun 1727.Fatwa, yang dimintanya dari Syaikh Al-Islam
Kerajaan Usmani, membolehkan percetakan buku-buku selain dari Al-Qur’an,
hadist, fikih, ilmu kalam dan tafsir. Maka ia mencetak buku-buku mengenai
ilmu kedokteran, astronomi, dan ilmu pasti, sejarah dan sebagainya.

Ibrahim Mutafarrika juga pandai mengarang dan buku-buku yang
dikarangnya meliputi berbagai cabang ilmu pengetahuan seperti ilmu bumi,
ilmu alam, dan ilmu politik serta soal-soal militer, kemajuan teknik Eropa dan
kemajuan yang diperoleh Rusia sebagai hasil dari pembaharuan-pembaharuan
yang dijalankan Peter Yang Agung (1682 - 1725).

S7



Usaha Ibrahim untuk memperkenalkan ilmu-ilmu pengetahuan modern
dan kemajuan barat kepada pembaca-pembaca Turki disertai pula oleh usaha
penterjemahan buku-buku Barat ke dalam bahasa Turki. Suatu badan
penterjemahan yang terdiri atas dua puluh lima anggota di bentuk pada tahun
1717.

Sekianlah sekedar gambaran tentang usaha pembaharuan yang
dijalankan di Kerajaan Usmani di abad kedelapan belas.Usaha-usaha itu tidak
membawa hasil yang kehendaki disebabkan beberapa hal.

Sesudah Sultan Sulaiman (1520 - 1566) yang termasyhur dengan nama
Al-Qanuni (Pembuat Undang-Undang), Kerajaan Usmani senantiasa
mempunyai Sultan-sultan lemah. Wewenang Sultan sudah jauh merosot.Dan
dalam pada itu keuangan Negara juga lebih sehingga belanja yang diperlukan
untuk pembaharuan jauh dari pada cukup.

Usaha-usaha pembaharuan itu sendiri mendapat tantangan keras dari
dua golongan yang berpengaruh dalam masyarakat.Dari satu pihak tantangan
dilancarkan oleh tentara tetap yang dikenal dengan nama Yeniseri (pasukan
baru). Mereka mempunyai hubungan erat dengan tarekat Bektasyi yang besar
pengaruhnya dalam masyarakat.Karena eratnya hubungan itu mereka disebut
juga tentara Bektasyi.

Yeniseri dibentuk di abad keempat belas dari anak-naka orang bukan
Islam di daerah-daerah yang tunduk di bawah kekuasaan Kerajaan
Usmani.Mereka dibawah ke Istambul dan disana diberi didikan Islam serta
didikan militer dan disiplin yang keras.Mulai dari abad ketujuh belas Yeniseri
menguasai suasana politik di Kerajaan ini.Sultan-sultan yang tak disukai
mereka jatuhkan dan bunuh.Sultan Salim II1 (1789 - 1807) umpamanya, karena
ingin mengadakan pembaharuan, diantaranya dalam lapangan militer,
ditentang.la mereka jatuhkan dan bunuh pada tahun 1807.

Tantangan lain datang dari pihak kaum ulama. Ide-ide itu yang
didatangkan dari Eropa itu bertentangan dengan faham-faham tradisional yang
terdapat dikalangan umat Islam.Ide demokrasi umpamanya, yang menghedaki
pemilihan wakil-wakil di parlemen orang rakyat dan demikian juga pemilihan
kepala Negara tidak sesuai dengan tradisi, Sultan tidak dipilih karena
mempunyai hak waris dan kaum ulama serta pemuka-pemuka lain diangkat
oleh Sultan sebagai pembantu.Sultan mempunyai kekuasaan absolut.Ide-ide

58



yang bertentangan dengan tradisi itu oleh kaum ulama dianggap bertentangan
dengan ajaran Islam.

Selain dari itu penulis-penulis Eropa yang belum lupa akan perang salib
dan pemerintahan militer Kerajaan Usmani di Eropa Timur, menulis karangan-
karangan yang menentang Islam. Hal ini membuat kaum ulama curiga terhadap
segala apa yang datang dari Barat. Dengan demikian pembaharuan yang
berorientasi Barat dicurigai, apa lagi kalau usaha pembaharuan itu dijalankan
oleh orang-orang bukan Islam. Kaum curiga bahwa semua itu datang untuk
menghancurkan Islam dan umatnya.

Pembaharuan juga akan membawa perobahan-perobahan yang tidak
menguntungkan bagi kaum Ulama. Percetakan umpamanya, akan membuat
golongan penulis manuskrip kehilangan sumber rezeki. Pendidikan barat akan
menimbulkan golongan intelegensia baru yang akan menjadi saingan bagi
kaum ulama. Dalam masyarakat tradisional hanya kaum ulamalah yang
merupakan golongan intelegensia yang berpengaruh pada masyarakat.

Dalam menentang usaha-usaha pembaharuan di Periode Pertengahan
ini, kaum ulama dan Yeniseri menjalin kerja sama yang baik.

Hal-hal tersebut diataslah, antara lain, yang membuat wusaha
pembaharuan pertama di Kerajaan Usmani tidak membawa hasil yang
diharapkan. Usaha pembaharuan kedua di mulai di Periode Modern, setelah
Yeniseri berhasil dihancurkan oleh Sultan Mahmud I1 (1808 - 1930) pada tahun
1826. Pembaharuan inilah yang pada akhirnya membawa kepada perubahan-
perubahan besar di Turki.

2. India

Pada permulaan abad kedalam belas Kerajaan Mughal di India, mulai
memasuki zaman kemunduran.Perang saudara untuk merebut kekuasaan di
Delhi selalu terjadi. Setelah Aurangzeb meninggal dunia di tahun 1707,
putranya yang bernama Mu’azzamlah yang berhasil menggantikan ayahnya
sebagai Raja dengan nama Bahadur Syah. Lima tahun kemudian, terjadi pula
perebutan kekuasaan antara putra-putra Bahadur Syah. Dalam persaingan ini,
Jendral Zulfigar Khan turut memainkan rol penting dan atas pengaruhnya,
putra terlemah, Jahandar Syah dinobatkan sebagai raja. Tetapi Jahandar Sya
mendapat tantangan dari keponakannya Muhammad farrukhiyar.Dalam
pertempuran yang terjadi di tahun 1713, Farrukhsiyar memperoleh
kemenangan dan dapat mempertahankan kedudukannya sampai tahun

59



1719.Raja ini mati dibunuh oleh komplotan Sayyid Husain Ali dan Sayyid Hasan
Ali, kedua bersaudara yang pada hakekatnya memegang kekuasaan di Istana
Delhi.Sebagai gantinya mereka angkat Muhammad Syah (1719 - 1748).

Dalam keadaan serupa ini, tidak mengherankan kalau golongan-
golongan Hindu yang ingin melepaskan diri dari kekuasaan Kughal mengambil
sikap menentang. Bahadur Syah, umpamanya, mendapat tantangan dari
golongan Sik dibawah pimpinan Banda. Di sebelah Utara Delhi mereka dapat
merampas kota Sadhaura. Dalam serangan ke kota Sirhind mereka mengadakan
perampasan dan pembunuhan terhadap penduduk yang beragama Islam.
Golongan Maratha di bawah pimpinan Baji Rao dapat merampas sebahagian
dari daerah Gujarat di tahun 1732 dan pada tahun 1737, malahan dapat
menyerang sampai ke perbatasan Ibu Kota. Tetapi setelah mengetahui bahwa
tentara Mughal bergerak menuju Delhi, mereka mengundurkan diri.

Dari pihak Inggris telah dimulai pula diperbesar usaha-usaha untuk
memperoleh daerah-daerah kekuasaan di India, terutama di Benggal.Dalam
pertempuran-pertempuran, umpamanya di Plassey pada tahun 1757 dan Buxar
tujuh tahun kemudian, Inggris memperoleh kemenangan.Daerah kekuasan
Mughal kian lama kian kecil.

Serangan terhadap Delhi bukan datang dari dalam saja, tetapi juga dari
luar India. Di Persia, Nadir Syah dapat merebut kekuasaan dan karena Dutanya
tidak diterima Raja Mughal Mahmud Syah untuk beraudiensi, ia memutuskan
untuk memukul Delhi. Pesyawar dan Lahore dapat dikuasainya di tahun 1739
dan dari sana meneruskan serangan sampai ke Ibu Kota. Tentara Mughal yang
datang menemuinya dapat dikalahkan. Di Delhi iamendapat perlawanan dari
rakyat dan sebagai hukuman ia memberi izin kepada tentaranya untuk
mengadakan perampasan dan pembunuhan besar-besaran. Kerajaan Mughal ia
wajibkan membayar upeti dan daerah-daerah yang terletak disebelah Barat
sungai Indus ia gabungkan dengan Persia. Mahmud Syah ia tinggalkan tetap
menjadi Raja di Delhi, tetapi pretise Kerajaan Mughal telah jauh sekali menurun.

Suasana seperti digambarkan diatas menyadarkan pemimpin-
pemimpin Islam di India akan kelemahan umat Islam. Salah satu dari pemuka
itu adalah Syah Waliullah (1703 - 1762).Ja lahir di Delhi dan mendapat
pendidikan dari orang tuanya Syah Abdul Al-Rahim seorang sufi dan ulama
yang Madrasah. Setelah dewasa ia kemudian turut mengajar di Madrasah itu.
Selanjutnya ia pergi naik haji dan selama setahun di Hejaz ia sempat belajar

60



pada ulama-ulama yang ada di Mekkah dan medinah. la kembali ke Delhi di
tahun 1732 dan meneruskan pekerjaannya yang lama sebagai guru. Di samping
itu ia gemar mengarang dan banyak meninggalkan karangan-karangan,
diantaranya buku Hujjatullah Al-Balighah.

Di antara sebab-sebab yang membawa kepada kelemahan umat Islam,
menurut pemikirannya, adalah perubahan system pemerintahan dalam Islam
dari system kekhalifahan menjadi system kerajaan, system pertama bersifat
demokratis, sedang system kedua bersifat otokratis.Dalam sejarah, raja-raja
Islam pada umumnya mempunyai kekuasaan absolut.Besarnya pajak yang
harus dibayar kaum petani, buruh dan pedagang mereka tentukan sendiri.Pajak
tinggai yang harus dibayar rakyat ini, menurut Syah Waliullah, membawa pula
pada kelemahan umat.Selanjutnya hasil dari pajak tinggi itu, dipergunakan
bukan untuk kepentingan umat, tetapi untuk membelanjakan hidup mewah
dari kaum bangsawan yang tak mempunyai pekerjaan apa-apa.Pemungutan
dan pembelanjaan uang yang tidak adil ini menimbulkan perasaan tidak senang
di kalangan rakyat dan dengan demikian keamanan dan ketertiban masyarakat
selalu terganggu.Untuk mengatasi hal-hal negatif diatas, Syah Waliullah
berpendapat, bahwa system pemerintahan yang terdapat di zaman khalifah
yang Empat perlu dihidupkan kembali.Dengan ini kata system pemerintahan
absolut harus diganti dengan system pemerintahan demokratis.

Perpecahan yang terjadi dikalangan umat Islam. Dalam pendapatnya,
merupakan sebab lain bagi lemahnya umat Islam. Perpecahan dimaksud ialah
perpecahan yang ditimbulkan aliran-aliran dan mazhab-mazhab yang terdapat
Islam, seperti pertentangan antara golongan Syi’ah dan Sunni, antara aliran
Mu'’tazilah di satu pihak dan Asy’ariah serta Maturidiah di lain pihak, antara
kaum sufi dan kaum syari’ah dan antara pengikut-pengikut dari masing-masing
mazhab hukum empat yang ada. Oleh karena itu ia berusaha mengadakan
suasana damai antara golongan, aliran dan mazhab yang berbeda-beda itu.
Pertentangan kuat yang terdapat dizamannya ialah pertentangan Syi’ah dan
Sunni.Syi’ah dipandang telah keluar dari Islam. Pendapat ini dilawan oleh Syi’ah
Waliullah dengan menegaskan bahwa kaum Syi’ah sama halnya dengan kaum
Sunni, masih tetap orang Islam. Ajaran-ajaran yang mereka anut tidak membuat
mereka keluar dari Islam.

Sebab iniialah masuknya adat-istiadat dan ajaran-ajaran bukan Islam ke
dalam keyakinan umat Islam.Di India umat Islam menurut penglihatannya

61



banyak dipengaruhi oleh adat-istiadat dan ajaran-ajaran Hindu.Keyakinan
umat Islam harus dibersihkan dari hal-hal yang asing ini.Mereka mesti dibawa
kembali kepada ajaran-ajaran Islam hanyalah Al-Qur’an dan Hadist.Oleh karena
itu untuk mengetahui ajaran-ajaran Islam sejati, orang harus kembali kepada
kedua sumber itu, dan bukan kepada buku-buku tafsir, fikih, ilmu-ilmu kalam,
dan sebagainya.

Syah Waliullah tidak setuju dengan taklik, mengikut dan patuh pada
penafsiran dan pendapat ulama-ulama di masa lampau.Bahkan hal ini, menurut
pendapatnya, merupakan salah satu sebab bagi kemunduran umat Islam.la
melihat bahwa masyarakat bersifat dinamis. Penafsiran yang sesuai untuk
suatu zaman belum tentu saja dengan zaman sesudahnya. Oleh sebab itu ia
menentang taklid dan menganjurkan pengadaan ijtihad. Ajaran-ajaran dasar
yang terdapat dalam Al-Qur’an dan Hadist, melalui ijtihad, harus disesuaikan
dengan perkembangan zaman.Sebagai pengikut Ibn Taimiyah pintu ijtihad
baginya tidak tertutup.

Dalam rangka pemikiran ajaran murni dan adat-istiadat yang masuk ke
dalam Islam sebagai tersebut diatas, Syah Waliullah memperbedakan antara
Islam universal dan Islam yang mempunyai corak lokal. Islam universal
mengandung ajaran-ajaran dasar yang konkrit sedang Islam lokal mempunyai
corak yang ditentukan oleh kondisi tempat yang bersangkutan. Dengan
begitulah terdapat Islam yang bercorak Arab, Islam yang bercorak Persia, Islam
yang bercorak India, dan sebagainya. Yang dimaksud oleh Syah Waliullah
kelihatannya, ialah keadaan Islam dapat di sesuaikan dengan situasi setempat
dan dengan kebutuhan zaman. Yang perlu dipegang dan dipertahankan ialah
ajaran-ajaran dasar yang bersifat universal. Interpretasi dan pelaksanaannya
dapat berbeda-beda sesuai dengan tempat dan zaman yang bersangkutan.
Sebagai telah dijelaskan Syah Waliullah melihat bahwa masyarakat manusia
bersifat dinamis, dan Islam yang juga mengandung ajaran-ajarannya tentang
hidup kemasyarakatan, harus pula bersifat dinamis. Berpegang hanya pada
ajaran-ajaran universallah yang membuat Islam bersifat dinamis.

Di zaman Syah Waliullah penterjemahan Al-Qur’an ke dalam bahasa
asing masing dianggap terlarang. Tetapi ia melihat bahwa orang di India
membaca Al-Qur’an dengan tidak mengerti isinya. Pembacaan tanpa pengertian
tak besar faedahnya untuk kehidupan duniawi mereka. [a melihat perlu Al-
Qur’an diterjemahkan ke dalam bahasa yang dapat dipahami orang awam.

62



Bahasa yang dipilihnya ialah bahasa Persia yang banyak di pakai kalangan
terpelajar Islam India di ketika itu. Penterjemahan Al-Qur’an ke dalam bahasa
Persia disempurnakan Syah Waliullah di tahun 1758. Terjemahan itu pada
mulanya mendapat tantangan, tetapi lambat laun dapat juga diterima oleh
masyarakat. Karena masyarakat telah mau menerima terjemahan, putranya
kemudian membuat terjemahan ke dalam bahasa Urdu, bahasa yang lebih
umum di pakai oleh masyarakat Islam India dari pada bahasa Persia.

3. Arabia

Dalam bahasa itu di Arabia timbul pula satu aliran, yaitu aliran
Wahabiah, yang mempunyai pengaruh pada pemikiran pembaharuan di abad
kesembilan belas. Pembinanya ialah Muhammad Abd Al-Wahhab (1703 - 1787)
yang berasal dari Nejd di Arabia. Setelah menyelesaikan pelajarannya di
Madinah ia pergi merantau ke Basrah dan tinggal di kota ini selama empat
tahun. Selanjutnya ia pindah ke Baghdad dan disini ia memasuki hidup
perkawinan dengan seorang wanita kaya. Lima tahun kemudian, setelah
istrinya meninggal dunia, ia pindah ke Kurdistan, selanjutnya ke Hamdan dan
ke Isfahan. Di kota yang tersebut akhir ini ia sempat mempelajari filsafat dan
tasawwuf. Setelah bertahun-tahun merantau ia akhirnya kembali ke tempat
kelahirannya di Nejd.

Pemikiran yang dicetuskan Muhammad Abd Al-Wahhab untuk
memperbaiki kedudukan umat Islam timbul bukan sebagai reaksi terhadap
suasana politik seperti yang terdapat di Kerajaan Usmani dan Kerajaan Mughal,
tetapi sebagai reaksi terhadap faham tauhid yang terdapat di kalangan umat
Islam di waktu itu. Kemurnian faham tauhid mereka telah dirusak oleh ajaran-
ajaran tarekat yang semenjak abad ketiga belas memang tersebar luas di dunia
[slam.

Di tiap negara Islam yang dikunjunginya Muhammad Abd Al-Wahhab
melihat kuburan-kuburan syekh tarekat bertebaran. Tiap kota, bahkan juga
kampung-kampung, mempunyai kuburan syekh atau wali masing-masing. Ke
kuburan-kuburan itu umat Islam pergi naik haji dan meminta pertolongan dari
syekh atau wali yang dikuburkan didalamnya, untuk menyelesaikan problema
hidup mereka sehari-hari. Ada yang meminta supaya diberi anak, ada pula yang
meminta supaya diberi jodoh, ada lagi yang meminta disembuhkan dari
penyakit yang dideritanya dan ada pula yang meminta supaya diberi kekayaan.
Demikianlah bermacam-macam permohonan yang dimajukan kepada syekh

63



atau wali yang diistirahatkan dalam kuburan-kuburan itu. Syekh atau wali telah

meninggal dunia itu dipandang sebagai orang yang berkuasa untuk

menyelesaikan segala persoalan yang dihadapi manusia di alam ini.

Karena pengaruh tarekat ini, permohonan dan do’an tidak lagi langsung
dipanjatkan kepada Tuhan, tetapi melalui syafa’at syekh atau wali tarekat, yang
dipandang sebagai orang yang dapat mendekati Tuhan dan dapat memperoleh
rahmat-Nya. Menurut keyakinan orang-orang yang berziarah ke kuburan syekh
dan wali tarekat, seperti tersebut diatas, Tuhan tidak dapat didekati kecuali
melalui perantara. Bagi mereka, sebagai kata Ahmad Amin, Tuhan menyerupai
Raja dunia zalim yang untuk memperoleh belas kasihannya harus didekati
melalui orang-orang besar dan berkuasa yang ada disekitarnya.

Tetapi sebagai dilihat oleh Muhammad Abd Al-Wahhab kemurnian
tauhid dirusak bukan hanya oleh pujaan pada syekh dan wali. Faham animisme
masih mempengaruhi keyakinan umat Islam. Di satu tempat ia melihat orang
berziarah ke sebatang pohon korma, karena pohon itu diyakini memiliki
kekuatan gaib. Ditempat lahi ia melihat batu besar pula yang dipuja. Kaum
Muslimin pergi ke tempat-tempat serupa itu untuk meminta pertolongan dalam
mengatasi persoalan-persoalan hidup mereka. Tuhan, yang kepada-Nya-lah
seharusnya dipanjatkan do’a dan permohonan, telah dilupakan.

Keyakinan serupa ini, menurut faham Muhammad Abd Al-Wahhab telah
merupakan syirik atau politeisme. Dan syirik adalah dosa terbesar dalam Islam,
dosa yang tak dapat diampuni Tuhan.

Soal tauhid memang merupakan ajaran yang paling dasar dalam Islam,
dan oleh karena itu tidak mengherankan kalau Muhammad Abd Al-Wahhab
memusatkan perhatian pada soal ini. [a berpendapat :

1. Yang boleh dan harus disembah adalah Allah, dan orang yang menyembah
selain dari Allah telah menjadi musyrik dan boleh dibunubh.

2. Kebanyakan orang Islam bukan lagi penganut faham tauhid yang
sebenarnya karena mereka meminta pertolongan bukan lagi dari Tuhan,
tetapi dari syekh atau wali dan dari kekuatan gaib. Orang Islam demikian
juga telah menjadi musyrik.

3. Menyebut nama Nabi, syekh atau malaikat sebagai pengantara dalam do’a
juga merupakan syirik.

4, Meminta syafa’at selain kepada Tuhan adalah juga syirik.

5. Bernazar kepada selain dari Tuhan juga syirik.

64



6. Memperoleh pengatahuan selain dari Al-Qur’an, Hadits dan Qias (analogi)
merupakan kekufuran.

7. Tidak percaya kepada qada’ dan qadar Tuhan juga merupakan kekufuran.

8. Demikian pula menafsirkan Al-Qur'an dengan ta’wil (interpretasi bebas)
adalah kufur.

Semua yang diatas ia anggap bid’ah dan bid’ah adalah kesesatan. Untuk
melepaskan umat Islam dari kesesatan ini, ia berpendapat bahwa umat Islam
harus kembali kepada Islam asli. Yang dimaksudnya dengan Islam asli, ialah
Islam sebagai yang dianut dan dipraktekkan di zaman Nabi, Sahabat serta
Tabi’in yaitu sampai abad ketiga hijrah.

Kepercayaan-kepercayaan dan praktek-praktek lain yang timbul
sesudah zaman itu bukanlah ajaran asli dari Islam dan harus ditinggalkan.
Dengan demikian taklid dan patuh kepada pendapat ulama sesudah abad ketiga
tidak dibenarkan. Pendapat dan penafsiran ulama tidaklah merupakan sumber
dari ajaran-ajaran Islam. Sumber yang diakuinya hanyalah Al-Qur’an dan
Hadits. Dan untuk memahami ajaran-ajaran yang terkandung dalam kedua
sumber itu dipakai ijtihad. Baginya pintu ijtihad tidak tertutup. Sama dengan
Syah Waliullah, Muhammad Abd Al-Wahhab adalah juga pengikut Ibn Taimiyah.

Muhammad Abd Al-Wahhab bukanlah hanya seorang teoris, tetapi juga
pemimpin yang dengan aktif berusaha mewujudkan pemikirannya. Ia
mendapat sokongan dari Muhammad Ibn Su’ud dan putranya Abd Al-Aziz di
Nejd. Faham-faham Muhammad Abd Al-Wahhab mulai tersiar dan golongannya
bertambah kuat, sehingga di tahun 1773 mereka dapat menduduki Riad. Di
tahun 1787 Muhammad Abd Al-Wahhab meninggal dunia, tetapi ajaran-
ajarannya tetap hidup dengan mengambil bentuk aliran yang dikenal dengan
nama Wahabiah.

Untuk mengembalikan kemurnian tauhid, kuburan-kuburan yang
banyak dikunjungi dengan tujuan menjadi syafa’at dan dengan demikian
membawa kepada faham syirik, mereka usahakan menghapuskannya. Di tahun
1802, mereka serang Karbala karena di kota ini terdapat kuburan Al-Husain,
yang merupakan kiblat bagi golongan Syi’ah. Beberapa tahun kemudian mereka
serang Madinah. Kubbah yang ada diatas kuburan-kuburan di sana mereka
hancurkan. Hiasan-hiasan yang ada di kuburan Nabi, dirusak-rusak. Dari
Medinah mereka teruskan penyerakan ke Mekkah. Kiswah sutra yang menutup
Ka’bah juga di rusak-rusak. Semua itu adalah Bid’ah.

65



Kemajuan-kemajuan yang mereka peroleh mencemaskan bagi Kerajaan
Usmani di Istambul. Sultan Mahmud II memberi perintah kepada Khedewi
Muhammad Ali di Mesir supaya mematahkan gerakan Wahabiah itu. Ekspedisi
yang dikirim dari Mesir dapat membebaskan Medinah dan Mekkah di Tahun
1813. Kedua kota ini jatuh kebawah kekuasaan Wahabiah di tahun 1804 dan
1806. Tetapi di permulaan abad kedua puluh gerakan Wahabiah bangkit
kembali dan Raja Abd Aziz dapat menduduki Mekkah di tahun 1924 dan
setahun kemudian juga Medinah dan Jeddah. Mulai dari waktu itu mazhab dan
kekuatan politik Wahabiah mempunyai kedudukan yang kuat di Tanah Suci.

Pemikiran-pemikiran Muhammad Abd Al-Wahhab yang mempunyai
pengaruh pada perkembangan pemikiran pembaharu di abad kesembilan belas
adalah sebagai berikut :

1. Hanyalah Al-Qur’an dan Haditslah yang merupakan sumber asli dari ajaran-
ajaran Islam. Pendapat ulama tidak merupakan sumber.

2. Taklid kepada ulama tidak dibenarkan.

3. Pintu ijtihad terbuka dan tidak tertutup.

C. GERAKAN MODERNIS DI MESIR
1. Pendudukan Napoleon di Mesir

Setelah selesai revolusi 1789 Perancis mulai menjadi negara besar yang
mendapat saingan dan tantangan dari Inggeris. Inggeris di waktu itu telah
meningkat kepentingan-kepentingannya di India dan untuk memustukan
komunikasi antara Inggeris di Barat dan India di Timur, Napoleon melihat
bahwa Mesir perlu diletakkan dibawah kekuasaan Perancis. Disamping itu
Perancis perlu pada pasaran baru untuk hasil perindustriannya. Napoleon
sendiri kelihatannya mempunyai tujuan sampingan lain. Alexander Macedonia
pernah menguasai Eropa dan Asia sampai ke India, dan Napoleon ingin
mengikuti jejak Alexandria ini. Tempat strategis untuk menguasai kerajaan
besar seperti yang dicita-citakannya itu, adalah Cairo dan bukan Roma atau
Paris. Inilah beberapa hal yang mendorong Perancis dan Napoleon untuk
menduduki Mesir.

Mesir pada waktu itu berada di bawah kekuasaan kaum Mamluk,
sungguhpun jejak ditaklukan oleh Sultan Salim di tahun 1517, daerah ini pada
hakekatnya merupakan bahagian dari Kerajaan Usmani. Tetapi setelah
bertambah lemahnya kekuasaan Sultan-Sultan di abad ketujuh belas, Mesir

66



mulai melepaskan diri dari kekuasaan Istambul dan akhirnya menjadi daerah
otonomi.

Sultan-sultan Usmani tetap mengirim seorang Pasya Turki ke Cairo
untuk bertindak sebagai wakil mereka dalam memerintah daerah ini. Tetapi
kerena kekuasaan sebenarnya terletak di tangan kaum Mamluk, kedudukannya
di Cairo tidak lebih dari kedudukan seorang Duta Besar.

Kaum Mamluk berasal dari budak-budak yang dibeli di Kaukasus, suatu
daerah pegunungan yang terletak di daerah perbatasan antara Rusia dan Turki.
Mereka dibawa ke Istambul atau ke Cairo untuk diberikan didikan militer, dan
dalam dinas kemiliteran kedudukan mereka meningkat dan diantaranya ada
yang dapat mencapai jabatan militer tertinggi.

Setelah jatuhnya prestise Sultan-sultan Usmani, mereka tidak mau lagi
tunduk kepada Istambul bahkan menolak hasil pengiriman hasil pajak yang
mereka pungut dengan cara kekerasan dari rakyat Mesir ke Istambul. Kepala
mereka disebut Syeikh Al-Balad dan Syeikh inilah yang sebenarnya menjadi
Raja di Mesir pada waktu itu. Karena mereka bertabiat kasar dan biasanya
hanya tahu bahasa Turki dan tak pandai berbahasa Arab, hubungan mereka
dengan rakyat Mesir tidak begitu baik.

Bagaimana lemahnya pertahanan Kerajaan Usmani dan kaum Mamluk
di ketika itu, dapat digambarkan dari perjalanan perang di Mesir. Napoleon
mendarat di Alexandria pada tanggal 2 Juni 1798 dan keesokan harinya kota
pelabuhan yang penting ini jatuh. Sembilan hari kemudian, Rasyid, suatu kota
yang terletak di sebelah Timur Alexandria, jatuh pula. Pada tanggal 21 Juni
tentara Napoleon sampai di daerah Piramid di dekat Cairo. Pertempuran terjadi
di tempat itu dan kaum Mamluk karena tak sanggup melawan senjata-senjata
meriam Napoleon, lari ke Cairo. Tetapi disini mereka tidak mendapat simpati
dan sokongan dari rakyat Mesir. Akhirnya mereka terpaksa lari lagi ke daerah
Mesir sebelah Selatan. Pada tanggal 22 Juli, tidak sampai tiga minggu setelah
mendarat di Alexandria, Napoleon telah dapat menguasai Mesir.

Usaha Napoleon untuk menguasai daerah-daerah lainnya di Timur tidak
berhasil dan sementara itu perkembangan politik di Perancis menghendaki
kehadirannya di Paris. Pada tanggal 18 Agustus 1799, ia meninggalkan Mesir
kembali ke tanah airnya. Ekspedisi yang dibawanya ia tinggalkan di bawah
pimpinan Jendral Kleber. Dalam pertempuran yang terjadi di tahun 1801
dengan armada Inggeris, kekuatan Perancis di Mesir mengalami kekalahan.

67



Ekspedisi yang dibawa Napoleon itu meningkatkan Mesir pada tanggal 31
Agustus 1801.

Napoleon datang ke Mesir bukan hanya membawa tentara. Dalam
rombongannya terdapat 500 kaum sipil dan 500 wanita. Di antara kaum sipil
itu terdapat 167 ahli dalam berbagai cabang ilmu pengetahuan. Napoleon juga
membawa dua set alat percetakan dengan huruf Latin, Arab dan Yunani.
Ekspedisi itu datang bukan hanya untuk kepentingan militer, tetapi juga untuk
keperluan ilmiah. Untuk hal tersebut akhir ini dibentuk suatu lembaga ilmiah
bersama Institut d ‘Egypte, yang mempunyai empat bahagian : Bahagian Ilmu
Pasti, Bahagian [Imu Alam, Bahagian Ekonomi-Politik dan Bahagian Sastra-Seni.
Publikasi yang diterbitkan lembaga ini bernama La Decade Egyptienne. Di
samping itu ada lagi suatu majalah, Le Courrier d ‘Egypte, yang diterbitkan oleh
Marc Auriel, seorang pengusaha yang ikut dengan ekspedisi Napoleon. Sebelum
kedatangan ekspedisi ini orang di Mesir tidak kenal pada percetakan dan
majallah atau surat kabar.

Institut d’Egypte boleh di kunjungi orang Mesir, terutama para
ulamanya, yang diharapkan oleh ilmuwan-ilmuwan Perancis yang bekerja di
Lembaga itu, akan menambah pengetahuan mereka tentang Mesir, adat
istiadat-istiadatnya, bahasa dan agamanya. Di sinilah orang-orang Mesir dan
umat Islam buat pertama kali mempunyai kontak langsung dengan peradaban
Eropa yang baru lagi asing bagi mereka itu.

Abd. Al-Rahman Al-]Jabarti, seorang ulama dari Al-Azhar dan penulis
sejarah, pernah mengunjungi lembaga itu di tahun 1799. Yang menarik
perhatiannya ialah perpustakaan besar yang mengandung buku-buku, bukan
hanya dalam bahasa-bahasa Eropa, tetapi juga buku-buku agama dalam bahasa
Arab, Persia dan Turki. Di antara ahli-ahli yang dibawa Napoleon memang
terdapat kaum Orientalis yang pandai dan mahir berbahasa Arab. Merekalah
yang menterjemahkan perintah dan maklumat-maklumat Napoleon ke dalam
Bahasa Arab.

Alat-alat ilmiah, seperti teleskop, mikroskop, alat-alat untuk percobaan
kimiawi dan sebagainya, eksperimen-eksperimen yang dilakukan di lembaga
itu, kesungguhan orang Perancis bekerja dan kegemaran mereka pada ilmu-
ilmu pengetahuan, semua itu ganjil dan menakjubkan bagi Al-Jabarti.

Kesimpulan tentang kunjungan itu ia tulis dengan kata-kata berikut :

68



“Saya lihat disana benda-benda dan percobaan-percobaan ganjil yang
menghasilkan hal-hal yang besar untuk dapat ditangkap oleh akal
seperti yang ada pada diri kita”67

Demikianlah kesan seorang cendekiawan Islam waktu itu terhadap

kebudayaan Barat. Ini menggambarkan betapa mundurnya umat Islam di ketika
itu. Keadaan menjadi berbalik seratus delapan puluh derajat. Kalau di Periode
Klasik orang Barat yang kagum melihat kebudayaan dan peradaban Islam, di
Periode Modern kaum Islam yang heran melihat kebudayaan dan kemajuan
Barat.

Di samping kemajuan materi ini, Napoleon juga membawa ide-ide baru

yang dihasilkan revolusi Perancis, seperti :

1. Sistem pemerintahan republik yang dalamnya kelapa negara dipilih
untuk waktu tertentu, tunduk kepada Undang-undang Dasar dan
bisa dijatuhkan oleh parlemen. Sistem ini berlainan sekali dengan
sistem pemerintah absolut Raja-raja Islam, yang tetap menjadi raja
selama ia masih hidup dan kemudian digantikan oleh anaknya, tidak
tunduk kepada konstitusi atau parlemen, karena konstitusi dan
parlemen memang tidak ada dalam sistem kerajaan itu. Ide yang
terkandung dalam kata republik masih sulit untuk ditangkap, dan
dengan demikian mencari terjemahannya ke dalam bahasa Arab sulit
pula. Dalam maklumat-maklumat Napoleon, Republik Perancis
diterjemahkan menjadi Al-Jamhur Al-Faransawi (sl saetl)

Jumhur sebenarnya berarti orang banyak. Jadi yang tertangkap dari
kata Republik ialah publik, orang banyak. Di permulaan abad kedua
puluh inilah kelihatannya baru muncul terjemahan yang lebih tepat,
yaitu jamhuriah (% sa4\).

2. lde persamaan (egalite) dalam arti samanya kedudukan dan turut
sertanya rakyat dalam soal pemerintahan. Kalau sebelum ini, rakyat
Mesir tak turut serta dalam pemerintahan negara mereka, Napoleon
mendirikan suatu badan kenegaraan yang terdiri dari ulama-ulama
Al-Azhar dan pemuka-pemuka dalam dunia dagang dari Cairo dan
daerah-daerah. Tugas badan ini ialah membuat undang-undang,
memelihara ketertiban umum dan menjadi pengantara antara

67 M.Q. Al-Baqli, ed., Al-Mukhtar Min Tarikh Al-Jabarti, Cairo, Matabi ‘Al-Sya’b, 1958, hal. 287.

69



penguasa-penguasa Perancis dan rakyat Mesir. Di samping itu
didirikan pula satu bada lain bernama Diwan Al-Ummah yang dalam
waktu-waktu tertentu mengadakan sidang untuk membicarakan hal-
hal yang bersangkutan dengan kepentingan nasional. Tiap-tiap
daerah mengirimkan sembilan wakil sidang Diwan itu, tiga dari
golongan ulama, tiga dari golongan pedagang, dan satu dari masing-
masing golongan petani, kepala desa dan kepala suku bangsa Arab.
Diwan ini mempunyai seratus delapan puluh anggota dan sidang
pertama diadakan dari tanggal 5 sampai 20 Oktober 1798. Putusan
yang ditetapkan Kerajaan Usmani.

Sistem pemilihan ketua lembaga juga merupakan hal baru bagi
rakyat Mesir. Ketika dari para anggota Diwan diminta memilih
ketua, anggota-anggota menunjuk dan menyebut nama ulama yang
mereka hormati, yaitu Syeikh Al-Syarqawi. Penunjukan serupa ini
ditolak oleh penguasa Perancis sambil menjelaskan cara mengadaan
pemilihan.

. Ide kebangsaan yang terkandung dalam maklumat Napoleon bahwa
orang Perancis merupakan suatu bangsa (nation) dan bahwa kaum
Mamluk adalah orang asing dan datang ke Mesir dari Kaukasus, jadi
sungguhpun orang Islam tetap berlainan bangsa dengan orang Mesir.
Juga maklumat itu mengandung kata-kata umat Mesir, (& -liy). Bagi

orang Islam diwaktu itu yang ada hanyalah umat Islam (&.s.¥iyi), dan

tiap orang Islam adalah saudaranya dan tidak begitu sadar akan
perbedaan bangsa dan suku-bangsa. Yang disadarinya ialah
perbedaan agama. Oleh karena itu untuk menterjemahkan kata
nation ke dalam bahasa Arab juga sulit. Kata Arab yang dipakai ialah
al-millah (44) umpamanya dalam Al-millah Al-Faransiah untuk la

nation Francaise. Millah berarti agama. Kata arab yang kemudian
dipakai untuk nation ialah gqaum, sya’b dan umma.

Inilah beberapa dari ide-ide yang dibawa ekspedisi Napoleon ke
Mesir, ide-ide yang pada waktu itu belum mempunyai pengaruh yang
nyata bagi ummat Islam di Mesir. Tetapi dalam perkembangan
kontak dengan Barat di abad kesembilan belas ide-ide itu makin jelas
dan kemudian diterima dan dipraktekkan.

70



Bagaimanapun, ekspedisi Napoleon telah membuka mata umat
Islam Mesir akan kelemahan dan kemunduran mereka.

71



2. Muhammad Ali Pasya

Untuk melawan tentara Napoleon yang telah menguasai seluruh Mesir
serta pula telah menyerang Suria dan dari sini mungkin akan terus ke Istambul,
Sultan Salim III (1789-1807) mengumpulkan tetara. Salah satu di antara
perwira dari pasukan-pasukan yang disediakan itu bernama Muhammad Ali,
seorang keturunan Turki yang lahir di Kawalla, Yunani, pada tahun 1765, dan
meninggal di Mesir pada tahun 1849. Orang tuanya bekerja sebagai penjual
rokok dan dari kecil Muhammad Ali telah harus bekerja. Ia tidak memperoleh
kesempatan untuk masuk sekolah dan dengan demikian tidak pandai menulis
maupun membaca.

Setelah dewasa ia bekerja sebagai pemungut pajak dan karena
kecakapannya dalam pekerjaan ini, ia menjadi kesayangan Gubernur Usmani
setempat. Akhirnya ia diangkat sebagai menantu oleh Gubernur tersebut dan
mulai dari waktu itu bintangnya terus menaik. Selanjutnya ia masuk dinas
militer dan dalam lapangan ini ia juga menunjukkan kecakapan dan
kesanggupan sehingga pangkatnya cepat naik menjadi perwira. Ketiak pergi ke
Mesir ia mempunyai kedudukan wakil perwira yang mengepalai pasukan yang
dikirim dari daerahnya.

Dalam pertempuran yang terjadi dengan tentara Perancis ia
menunjukkan keberanian luar biasa dan segera diangkat menjadi kolonel.
Ketika tetara Perancis keluar dari Mesir di tahun 1801, Muhammad Ali turut
memainkan peranan penting dalam kekosongan kekuasaan politik yang timbul
sebagai akibat dari kepergian tentara itu. Kaum Mamluk, yang dahulu lari
dikejar Napoleon, kembali ke Cairo untuk memegang kekuasaan mereka yang
lama. Dari Istambul datang pula Pasya dengan tentara Usmani. Kedua golongan
ini berusaha keras untuk merebut kekuasaan bagi pihaknya. Muhammad Ali
mengambil sikap mengadu domba antara keduanya. Simpati rakyat Mesir yang
menaruh rasa benci kepada kaum Mamluk dapat diperolehnya. Pasukan yang
dipimpinnya bukan terdiri dari orang-orang Turki, tetapi dari orang-orang
Albania. Kedua unsur ini memperkuat kedudukannya untuk memasuki
pertarungan merebut kekuasaan.

Muhammad Ali mulai dengan memukul saingan yang terlemah. Pasukan
yang dikirim Sultan ia kepung, Pasya menyerah dan dipaksa kembali ke
Istambul. Muhammad Ali mengangkat dirinya sendiri sebagai Pasya yang baru
dan akhirnya terpaksa di akui oleh Sultan Usmani pada tahun 1805.

72



Setelah menduduki puncak kekuasaan Mesir iapun mulai memusnahkan
pihak-pihak yang mungkin akan menentang kekuasaannya, terutama kaum
Mamluk. Kesempatan timbul, ketika yang tersebut belakangan ini berusaha
untuk membunuh Muhammad Ali, tetapi konspirasi mereka ketahuan,
pemimpin-pemimpinnya ditangkap dan di bunuh. Muhammad Ali bersikap
seolah-olah mengampuni yang lain, dan pada waktu ketika mengundang
mereka berpesta di istananya di bukit Makattam. Setelah mereka semua masuk,
pintu-pintu yang membawa kedaerah istana di kunci, dan sebelum pesta selesai
ia beri tanda untuk menyembelih mereka semuanya. Menurut cerita dari 470
kaum Mamluk, hanya seorang yang dapat melepaskan diri dengan melompat
dari pagar istana ke jurang yang ada dibukit Mukattam itu. Kudanya mati tetapi
ia selamat dengan pergi lari. Kaum Mamluk yang ada di luar Cairo kemudian
diburu, mana yang dapat dibunuh dan sebahagian kecil dapat melarikan diri ke
Sudan. Pada akhir tahun 1811, kekuatan kaum Mamluk di Mesir telah habis.

Sekarang Muhammad Ali berkuasa penubh. Ia telah menjadi wakil Sultan
dengan resmi di Mesir dan rakyat Mesir sendiri tidak mempunyai organisasi
dan kekuatan untuk menetang kekuasaannya. lapun bertindak sebagai diktator.

Muhammad Alj, sebagai Raja-raja Islam lainnya juga mementingkan soal
yang bersangkutan dengan militer karena ia yakin bahwa kekuasaannya hanya
dapat dipertahankan dan diperbesa dengan kekuatan militer. Tetapi berlainan
dengan Raja-raja lain, ia mengerti bahwa dibelakang kekuatan militer itu mesti
ada kekuatan ekonomi yang sanggup membelanjai pembaharuan dalam bidang
militer dan bidang-bidang yang bersangkutan dengan urusan militer. Jadi ada
dua hal yang penting baginya, kemajuan ekonomi dan kemajuan militer dan
kedua hal ini menghendaki ilmu-ilmu modern yang telah di kenal orang di
Eropa.

Harta kaum Mamluk yang telah dimusnahkannya itu, dirampas, dan
demikian pula harta-harta orang kaya di Mesir dikuasainya, sehingga pada
akhirnya, segala kekayaan Mesir berada dibawah kekuasaannya. Mesir adalah
negeri pertanian dan untuk mempertinggi hasil-hasil pertanian, ia disamping
memperbaiki irigasi lama, mengadakan irigasi baru, memasukkan penanaman
kapas dari India dan Sudan (1821-1822) dan mendatangkan ahli pertanian dari
Eropa untuk memimpin pertanian. Untuk kemajuan ekonomi ia membawa
perbaikan dalam bidang pengangkutan. Di samping pertanian ia coba

73



mengadakan industri modern Mesir, tetapi gagal, karena kekurangan tenaga
ahli Mesir dan ketiadaan pasaran.

Sungguhpun ia seorang buta huruf ia mengerti akan pentingnya arti
pendidikan dalam ilmu pengetahuan untuk kemajuan suatu negara. Dalam hal
itu ia terpengaruh oleh cerita-cerita pembesar-pembesar yang berada di
sekitarnya mengenai unsur-unsur dan hal-hal baru yang dibawa ekspedisi
Napoleon. Untuk membantunya dalam bidang ilmu pengetahuan ini ia
mendirikan Kementerian Pendidikan. Untuk pertama kalinya di Mesir ia buka
Sekolah Militer di tahun 1815, Sekolah Teknik di tahun 1816, dan sekolah
Kedokteran di tahun 1827. Guru-gurunya didatangkan dari Barat, dan karena
tak pandai berbahasa Arab, maka ceramah-ceramah mereka diterjemahkan
oleh penerjemah-pemenrjemah Arab dan Turki. Selain dari mendatangkan ahli-
ahli dari Eropa, ia mengirim siswa-siswa untuk belajar ke sama. Menurut
statistik di antara 1813 dan 1849, ia mengirim 311 pelajar Mesir ke Itali,
Perancis, Inggeris dan Austria. Di Paris didirikan satu rumah Mesir untuk
menampung pelajar-pelajar itu. Yang dipentingkan ialah ilmu-ilmu kemiliteran
yang tersebut belakangan ini dekat hubungannya dengan soal kemiliteran.

Selain dari soal-soal militer ia mementingkan pengetahuan tentang
administrasi negara. Tetapi sistem politik di Eropa tak menarik perhatiannya.
la terus memerintah sebagai diktator. [a mempunyai penasehat-penasehat
politik, tetapi putusan terakhir terletak di tangannya. Mahasiswa-mahasiswa
yang dikirimnya ke Eropa tidak dianjurkan, malahan dilarangnya untuk
mempelajari ilmu politik. Kepada mahasiswa yang menerangkan bahwa di
Eropa ia mempelajari soal-soal politik ia mengatakan :

“Disini saya yang memerintah. Pergi kembali dan terjemahkan buku-buku
militer,”68 Dan ketika seorang dari Menteri-menterinya menerjemahkan
kepadanya buku Machiavelli tentang sebab-sebab naik dan jatuhnya suatu
negara, dan bagaimana caranya untuk mengelakkan keruntuhan negara, ia
mengatakan “Telah 40 lembar engkah terjemahkan dari buku itu, tetapi bagiku
ia tidak mengandung sesuatu yang baru. Semuanya adalah hal-hal yang biasa.
Machiavelli tak membawa hal-hal baru yang dapat saya pelajari. Pengetahuan

68 . Abu Loghod, Arab Rediscovery of Europe, Princeton, Princeton University Press.
1963, hal. 40.

74



saya tentang tipu muslihat pemerintahan lebih banyak dari pengetahuannya.
Buku itu tak perlu engkau terjemahkan.)6°

Hal ini memberi gambaran tentang apa yang dikehendaki Muhammad
Ali sebenarnya, pengetahuan tentang soal-soal pemerintahan, militer dan
perekonomian, yaitu hal-hal yang akan memperkuat kedudukannya. la tak
ingin orang-orang yang dikirimnya ke Eropa, menyelami lebih dari apa yang
perlu baginya, dan oleh karena itu mahasiswa-mahasiswa itu berada dibawah
pengawasan yang ketat. Mereka tak diberi kemerdekaan bergerak di Eropa.
Tetapi, dengan mengetahui bahasa-bahasa Eropa, terutama Perancis dan
dengan membaca buku-buku Barat seperti karangan-karangan Voltaire,
Rousseau, Montesquieu dan lain-lain, timbullah ide-ide baru mengetahui
demokrasi, parlemen, pemilihan wakil rakyat, paham pemerintah republik,
konstitusi, kemerdekaan berpikir, dinamisme Barat diperbandingkan dengan
sikap statis Timur, cinta tanah air (patriotisme), keadilan sosial dan sebagainya.
(faham evolusi Darwin), kemasyarakatan dan sebagainya.

Pada mulanya perkenalan dengan ide-ide dan ilmu-ilmu baru ini hanya
terbatas bagi orang-orang yang telah ke Eropa dan yang tahun bahasa Barat.
Kemudian faham-faham ini mulai mengajar kepada orang-orang yang tak
mengerti bahasa Bart, pada permulaannya dengan perantara kontak mereka
dengan mahasiswa-mahasiswa yang kembali dari Eropa dan kemudian dengan
adanya terjemahan buku-buku Barat itu ke dalam bahasa Arab.

Penerjemahan buku-buku asing ke dalam bahasa Arab mulanya
disesuaikan dengan sekolah-sekolah yang dibentuk Muhammad Ali. Selain dari
sekolah Militer, Teknik dan Kedokteran tersebut diatas didirikan Sekolah Obat-
obatan (apoteker) ditahun 1829, Sekolah Pertambangan di tahun 1834, Sekolah
Pertanian di tahun 1836, dan Sekolah Penerjemahan di tahun 1836. Boleh
dikatakan bahwa sekolah-sekolah serupa ini barulah kali ini didirikan di dunia
I[slam, sekolah-sekolah yang jauh berlainan dengan sekolah-sekolah tradisional
yang ada pada waktu itu. Sekolah-sekolah tradisional hanya mengajarkan
agama. Tiga soal penting yang dihadapi waktu itu adalah : sola guru, soal
mahasiswa dan soal buku. Untuk mengatasi persoalan guru ia mengirimkan
mahasiswa-mahasiswa ke Eropa seagai tersebut diatas. Murid-murid dibujuk
dengan pemberian gaji yang menarik. Mereka diberi program pelajaran yang

69 A. Hourani, Arab Thought In The Liberal Age 1798-1939, London, Exford University
Press. 1962, hal. 52

75



intensif, yang jauh berlainan dari program di sekolah-sekolah tradisional
(madrasah). Buku-buku yang dipakai di sekolah-sekolah Eropa diterjemahkan
ke dalam bahasa Arab, oleh penerjemah-penerjemah yang pandai bahasa Asing
dan yang bekerja di Dewan Muhammad Alj, oleh pegawai-pegawai departemen-
departemen dan oleh mahasiswa-mahasiswa yang sedang belajar di Eropa.
Sudah barang tentu bahwa cara yang dipakai ini membawa hasil yang kurang
memuaskan. Karena penerjemah-penerjemah bukanlah ahli dalam ilmu-ilmu
yang terkandung dalam buku-buku yang perlu diterjemahkan itu hasil
penerjemahan tidak sempurna dan karena penerjemahan terkadang adalah
pekerjaan sambilan, penerjemahan berjalan dengan lambat. Dalam hubungan
ini ada diceritakan bahwa sekumpulan mahasiswa yang baru selesai dari
studinya dan kembali dari Eropa, semuanya dikunci dalam suatu benteng di
dekat Istana Muhammad Ali, dan diberikan buku-buku untuk diterjemahkan
dari bahasa Perancis ke dalam bahasa Arab.

Penerjemahan buku-buku mulai berjalan lancar setelah didirikan
Sekolah Penerjamahan di tahun 1836. Sekolah ini beberapa tahun kemudian
diserahkan kepada pimpinan Rifa’ah Al-Tahtawi, seorang ulama Azhar yang
pernah belajar di Paris dan kemudian ada pengaruhnya dalam penyiara ide-ide
Barat di Mesir. Disekolah ini terdapat ahli-ahli yang tahu akan vaknya masing-
masing. Usaha-usaha penerjemahan pun mulai membawa hasil yang lebih baik
dalam waktu yang lebih singkat. Bahagian penerjemahan dii sekolah ini
dibahagi empat : Bagahian [Imu Pasti, Bahagian Ilmu Kedokteran, dan [Imu
Fisika, Bahagian Sastra dan Bahagian Turki. Yang akhir ini bertugas
menterjemahkan buku-buku pedoman militer yang akan dipakai oleh perwira-
perwira Turki yang terdapat dalam angkatan perang Muhammad Ali.

Yang penting diantara bahagian-bahagian tersebut bagi perkembangan
ide-ide Barat ialah Bahagian Sastra. Di antara buku-buku yang diterjemahkan
ialah buku-buku mengenai filsafat, riwayat hidup orang-orang besar di Eropa,
logika, ilmu bumi, kunjungan-kunjungan ke negara-negara asing (travels),
politik, ilmu asal manusia (antropologi) dan lain-lain. Di tahun 1841,
diterjemahkan buku mengenai sejarah Raja-raja Perancis yang antara lain
mengandung keterangan tentang Revolusi Perancis. Saat buku yang serupa
diterjemahkan lagi di tahun 1847. Kedua buku ini penting artinya dalam
menerangkan pikiran menggulingkan raja yang bersifat diktator dan
menggantikan pemerintahannya dengan pemerintahan demokrasi. Sebagai

76



akan dilihat nanti, usaha-usaha yang dijalankan beberapa pemuka Islam
menuju pada pembatasan kekuasaan Raja-raja Islam. Gerakan mereka ini
disebut dengan konstitusi.

Dari penerjemahan-penerjemahan buku-buku Eropa ini, orang-orang
Mesir selanjutnya mulai kenal pada negara-negara Barat, negara-negara yang
dijumpai orang Barat di Timur Jauh dan Amerika. Dunia yang digambarkan
buku-buku Barat itu jauh berlainan dari dunia yang mereka kenal dari buku-
buku yang dikarang orang Islam di zaman klasik. Juga mereka mulai kenal
dengan falsafat Yunani, kemerdekaan berpikir yang menjadi dasar falsafat
Yunani, adat istiadat Barat yang jauh berlainan dengan adat istiadat Islam.
Kalau sebelumnya orang Barat bagi orang Islam adalah semuanya orang
Perancis, sekarang mulai mereka tahun bahwa orang-orang Barat terdiri dari
berbagai bangsa, ada Perancis, ada Jerman, ada Inggeris, ada Italia dan
sebagainya.

Diperbandingkan dengan gerakan penerjemahan di abad kesembilan,
perhatian gerakan penerjemahan abad kesembilan belas, agak terbatas, yaitu
pada sial teknik dan sedikit sekali mengenai sejarah, hukum apalagi filsafat. Di
abad kesembilan, gerakan penerjemahan itu lebih luas, meliputi ilmu
pengetahuan Yunan, logika, ilmu pasti, ilmu bintang, ilmu tumbuh-tumbuhan,
ilmu bintang dan falsafat.

Perbandingan besar lagi antara kedua gerakan ini ialah bahwa gerakan
penerjemahan abad kesembilan terjadi di ketika umat Islam dalam keadaan
makmur dan menuju kemajuan, sedang Barat diwaktu itu berada dalam zaman
kegelapan. Dalam suasana yang demikian pengetahuan-pengetahuan yang
diajarkan oleh buku-buku Yunani itu cepat membawa kepada kemajuan umat
[slam.

Gerakan penerjemahan di abad kesembilan belas ini terjadi di ketika
suasana kedua Barat dan Islam berada dalam keadaan sebaliknya. Dunia Islam
sedang dalam keadaan kemunduran sedang dunia Barat dalam keadaan maju.
Penerjemahan sekarang dengan demikian tidak cepat membawa kemajuan
Islam seperti di abad kesembilan. Dahulu dunia Islamlah yang mempunyai
kemajuan tinggi, boleh dikata tidak ada saingan, sedang sekarang dunai Islam
mempunyai saingan besar, yaitu Barat yang kemajuannya terus berkembang.
Di ketika Islam di zama sekarang meningkat sedikit, Barat terus meningkat

77



pula, sehingga perbedaan antara kedua kebudayaan ini tetap seperti pada masa
seratus tahun yang lalu.

3. Al-Tahtawi

Rifa’lah Badwi Rafi’ Al-Tahtawi adalah pembawa pemikiran
pembaharuan yang besar pengaruhnya di pertengahan pertama dari abad ke
sembilan belas di Mesir. Dalam gerakan pembaharuan Muhammad Ali Pasya,
Al-Tahtawi turut memainkan peranan.

[a lahir pada tahun 1801 di Tahta, suatu kota yang terletak di Mesir
bahagian selatan, dan meninggal di Cairo pada tahun 1973. Ketika Muhammad
Ali mengambil alih seluruh kekayaan di Mesir, harta orang tua Al-Tahtawi
termasuk dalam kekayaan yang dikuasai itu. la terpaksa belajar di masa
kecilnya dengan bantuan dari keluarga ibunya. Ketika berumur 16 tahun ia
pergi ke Cairo untuk belajar di Al-Azhar. Setelah lima tahun menuntut ilmu ia
selesai dari studinya di Al-Azhar pada tahun 1822.

la adalah murid kesayangan dari gurunya Al-Syaikh Hasan Al-Attar yang
banyak mempunyai hubungan dengan ahli-ahli ilmu pengetahuan Perancsi
yang datang dengan Napoleon ke Mesir. Ia selalu mengadakan kunjungan
kepada ahli-ahli itu untuk mengetahui kemajuan ilmu pengetahuan mereka.
Kunjungan-kunjungan itu mereka terima dengan senang hati, karena mereka
dapat memperdalam pengetahuan mereka tentang bahasa Arab dari pergaulan
dengan beliau sebagai ulama Al-Azhar.

Syeikh Al-‘Attar melihat bahwa Al-Tahtawi adalah seorang pelajar yang
sungguh-sungguh dan tajam pikirannya, dan oleh karena itu ia selalu memberi
dorongan kepadanya untuk senantiasa menambah ilmu-pengetahuan. Setelah
selesai dari studi di Al-Azhar, Al-Tahtawi mengejar di sana selama dua tahun,
kemudian diangkat menjadi iman tentara di tahun 1842. Dua tahun kemudan
diangkat menjadi imam mahasiswa-mahasiswa yang dikirim Muhammad Ali ke
Paris, ia tinggal disana selama 5 tahun. Atas pengaruh ajaran Syeikh Al-‘Attar,
masa itu tidak dipergunakannya hanya untuk pekerjaan, tetapi disamping
tugasnya sebagai imam ia turut pula belajar. Imam-imam lainnya kurang
mempergunakan kesempatan itu untuk menambah ilmu pengetahuan mereka.

Al-Tahtawi pun segera belajar bahasa Perancis sewaktu ia masih dalam
perjalan ke Paris. Dan di Paris ia menggaji guru khusus untuk menolongnya

78



dalam bahasa Perancis. Dalam masa singkat ia menguasai bahasa itu, dan
selama lima tahun di Paris ia menerjemahkan 12 buku dan risalah, diantaranya
: Risalah tentang sejarah Alexandria Macedonia, buku mengenai pertambangan,
buku mengenai akhlak dan adat istiadat berbagai bangsa, buku mengenai ilmu
bumi, risalah mengenai ilmu teknik, risalah mengenai hak-hak manusia, risalah
tentang kejahatan jasmasni dan sebagainya.

Waktu di Paris banyak dipergunakannya untuk membaca buku-buku
Perancis dengan pertolongan gurunya antara lain buku-buku sejarah, teknik,
ilmu bumi, politik dan lain-lain. Ia juga membaca buku-buku karangan
Montesquieu, Voltaire dan Rousseau.

Buku-buku yang dibaca Al-Tahtawi mencakup berbagai lapangan ilmu
pengetahuan. Kelihatannya ia dengan sengaja membaca lapangan-lapangan
yang begitu berbeda dan tidak mencurahkan perhatiannya ke suatu lapangan
tertentu, karena tujuannya ialah menerjemahkan buku-buku Perancis ke dalam
bahasa Arab. Dengan demikian pembaca-pembaca Arab akan dapat mengetahui
ilmu-ilmu pengetahuan Barat yang ia rasa perlu mereka ketahui untuk
kemajuan mereka.

Dalam ujiannya yang terakhir di Paris pun adalah dalam lapangan
terjemahan. Sebagai bukti bagi kesanggupannya dalam hal ini ia majukan ke 12
buku dan risalah tersebut di atas. Panitia penguji berpendapat bahwa ia
memang telah cakap dalam hal ini dan bahwa Mesir akan mendapat manfaat
dari kecakapannya menterjemahkan buku-buku yang penting dan perlu bagi
kemajuan negeri itu.

Sekembalinya di Cairo ia diangkat sebagai guru bahasa Perancis dan
penerjemah di Sekolah Kedokteran. Disini ia membimbing penerjemah buku-
buku ilmu Kedokteran. Dua tahun kemudian ia pindah ke Sekolah Artileri untuk
mengepalai penerjemahan buku-buku tentang ilmu Teknik dan kemiliteran.

Di tahun 1836 didirikan Sekolah Penerjemahan yang kemudian dirobah
namanya menjadi Sekolah Bahasa-bahasa Asing. Bahasa-bahasa yang diajarkan
disekolah itu ialah Arab, Perancis, Turki, Persi, Itali dan juga ilmu-ilmu teknik,
sejarah dan ilmu bumi. Pimpinan sekolah ini diserahkan kepadanya. Selain dari
mengajar, dalam tugasnya termasuk pula mengoreksi buku-buku yang
diterjemahkan murid-muridnya. Menurut keterangan hampir 1000 buah buku
yang diterjemahkan sekolah ini kedalam bahasa Arab.

79



Setelah Muhammad Ali meninggal di tahun 1848 cucunya Abbas menjadi
Pasya di Mesir. Abbas, karena hal-hal yang kurang jelas, tidak senang dengan
Al-Tahtawi dan dia dipindahkan ke Sudan untuk mengepalai sekolah dasar
disana. Setelah Abbas wafat di tahun 1854, ia dipanggil ke Cairo oleh Siad, Pasya
yang baru. la diangkat menjadi kepala Sekolah Militer. Disana ia pentingkan
pelajaran bahasa asing dan adakan satu bahagian khusus untuk penerjemahan.
Di tahun 1863 Khedewi Ismail mengadakan Badan Penerjemahan Undang-
Undang Perancis dan pimpinannya diserahkan kepada Al-Tahtawi.

Sekian jauh aktivitasnya kelihatan berpusat pada penerjemahan dan
mengepalai sekolah-sekolah. Al-Tahtawi memang berpendapat bahwa
penerjemahan buku-buku Barat ke dalam bahasa Arab penting, agar umat Islam
dapat mengetahui ilmu-ilmu yang membawa kemajuan Barat, dan dengan
demikian umat Islam berusaha pula memajukan diri mereka.

Disamping aktivitas dalam lapangan penerjemahan ia juga mempunyai
aktivitas dalam lapangan karang-mengarang. Di tahun 1828, tentunya setelah
mendengar pentingnya arti surat kabar resmi yang diterbitkan Napoleon
sewaktu ia berada di Mesir, Muhammad Ali menerbitkan pula satu surat kabar
resmi, yang diberi nama “i4iws,i". Al-Tahtawi pernah menjadi pemimpinnya
dan dibawah pimpinannya surat kabar itu bukan hanya memuat berita-berita
resmi, tetapi juga pengetahuan-pengetahuan tentang kemajuan Barat.
Umpamanya di salah satu karangannya ia terangkan teori-teori politik tentang
pemerintahan demokrasi, aritokrasi, monarki dan sebagainya, disamping
penjelasan tentang pemerintahan konstitusi Perancis yang berdasarkan pada
“keadilan dan kerakyatan”. Membaca hal seperti ini tentu orang akan mengerti
bahwa pemerintahan Muhammad Ali adalah pemerintahan sewenang-wenang.
Maka untuk menjaga amarah Muhammad Ali, Al-Tahtawi senantiasa memuji-
muji Pasya itu sambil menjelaskan bahwa pemerintahannya membawa
kebaikan dan kemajuan bagi Mesir. Selanjutnya ia menjelaskan pula bahwa
aturan-autran dan teori-teori Barat itu tidak berdasarkan pada Al-Quran dan
Hadits.

Di tahun 1870 didirikan pula majjalah “_. i,

”

yang bertujuan
memajukan bahasa Arab dan menyebarkan ilmu-ilmu pengetahuna modern
kepada khalayak ramai. Majjalah itu mengandung tulisan-tulisan tentang sastra
Arab, ilmu falak, ilmu bumi, ilmu akhlak, ilmu tumbuh-tumbuhan, ilmu pasti dan
lain-lain.

80



Selain dari mengarang untuk majjalah-majjalah tersebut di atas Al-
Tahtawi juga mengarah buku-buku. Diantara buku-buku yang terpenting ialah

D00k padlad (A 5 ¥ pandas

4 panl) QY] malie A4 padll CLY) zalia

Sl g il aa¥) 2l

el i) 8wl J 58l

dielan) 0 B 55 5 pan Jlal & ddall 3 5 ) 5l

Ul oA W N e

“Intisari Dari Kesimpulan Tentang Paris” terjemahan bebas dari nama
buku pertama, mengandung kesan-kesan Al-Tahtawi tentang perjalanan pulang
ke Mesir. Buku itu bukan hanya menceritakan sejarah perjalanannya, tetapi
yang terpenting menerangkan hal-hal yang bersangkutan dengan hidup dan
kemajuan orang Eropa sebagai dilihatnya di Paris. Di dalamnya ia terangkan
sistem pemerintahan Perancis, revolusi di tahun 1789, cara pemeliharaan
kesehatan penduduk Paris (rumah sakit, pengobatan dan sebagainya), ilmu-
ilmu pengetahuan yang diajarkan di sekolah-sekolah Paris, konstitusi Perancis,
adat istiadat Eropa dan sebagainya. Karena pentingnya arti buku ini untuk
mengetahui hidup dan kemajuan Eropa bagi orang Islam di waktu itu, ia
diterjemahkan ke dalam bahasa Turki dan dianjurkan oleh Muhammad Ali
supaya dibaca oleh pagawai-pegawai pemerintahannya.

Buku kedua “Jalan Bagi Orang Mesir Untuk Mengetahui Literatur
Modern”, menerangkan betapa pentingnya kemajuan ekonomi bagi kemajuan
suatu negara. Menurut pendapatnya masyarakat manusia mempunyai dua
tujuan: menjalankan perintah Allah dan mencari kesejahteraan di dunia ini.
Kesejahteraan yang dimaksud ialah kesejahteraan seperti yang dilihatnya di
Eropa. Kesejahteraan akan tercapai dengan dua jalan: berpegang pada agama
serta budi pekerti baik dan kamajuan ekonomi. Mesir ekonominya bergantung
pada pertanian, dan ia memuji-muji usaha-usaha yang dijalankan Muhammad
Ali dalam lapangan ini. Juga ia menekankan pendapat para ahli ekonomi Eropa,
bahwa Mesir mempunyai potensi besar dalam lapangan ekonomi. Dengan
memajukan ekonomi ini, kesejahteraan dunia akan tercapai. Hal ini adalah
baru, karena tradisi dalam Islam tidak mementingan hidup dunia.

Selanjutnya ia menjelaskan bahwa pemerintah yang baiklah yang dapat
memajukan ekonomi, dan oleh karena itu buku tersebut seterusnya

81



menerangkan ketatanegaraan yang baik menurut faham tradisional dalam
Islam. Raja atau Sultan mempunyai kekuasaan eksekutif yang mutlak, tetapi
kekuasaannya itu harus dibatasi oleh syari’at dan syura dengan para ulama.
Syari’at adalah diatas Raja. Raja harus menghormati ulama dan memandang
mereka sebagai pembantunya dalam soal pemerintahan. Syari’at, menurut
pendapatnya, harus disesuaikan dengan keadaan dan situasi modern, dan kaum
ulama harus mengetahui kemajuan modern untuk dapat menafsirkan syari’at
sesuai dengan kebutuhan masyarakat modern. Oleh karena itu mereka harus
mempelajari ilmu pengetahuan Barat. Di zaman dahulu, ia menjelaskan lebih
lanjut, kaum ulama mempelajari falsafat dan ilmu-ilmu akal yang ada dizaman
mereka. Ahli-ahli yang mempunyai ilmu pengetahuan modern seperti dokter,
insinyur dan lain-lain harus diajak bermusyawarah oleh Raja dalam
menentukan siasat negara.

Masyarakat suatu negara, menurut pendapatnya tersusun dari empat
golongan: Raja, kaum ulama dan ahli-ahli, tentara dan kaum produsen. Dua
golongan pertama adalah golongan yang memerintah dan dua golongan lainnya
ialah golongan rakyat yang harus patuh dan setia kepada pemerintah.
Sugguhpun Raja bertanggung jawab hanya kepada Allah saja, Raja tak boleh
melupakan kepentingan raykat. Raja harus slamanya ingat kepada Allah dan
siksaan yang disediakan-Nya bagi orang yang zalim. Perasaan takut pada Allah
akan membuat Raja bertindak baik bagi rakyatnya. Selain dari takut kepada
Tuhan, tidak tanduk seorang Raja dikontrol pula oleh “pendapat umum”. Oleh
sebab itu antara yang memerintah dan yang diperintah harus ada hubungan
yang baik. Orang-orang pemerintahan dan adminsitrasi harus mempunyai
didikan yang baik dan sesuai untuk tugasnya. Seorang kepala kampung pun
harus terlebih dahulu dididk dan dilatih sebelum ia menempati kedudukannya
sebagai kepala kampung.

Tadi adalah dijelaskan bahwa salah satu jalan untuk kesejahteraan
menurut Al-Tahtawi, ialah berpegang pada agama dan budi pekerti yang baik.
Untuk itu pendidikan perlu. Hal ini dijelaskan dalam buku “Petunjuk Bagi
Pendidikan Putera dan Puteri”. Pendidikan dasar mesti bersifat universal dan
sama bentuknya untuk segala golongan. Didikan menengah mesti mempunyai
kualitas tinggi. Anak-anak perempuan mesti memperoleh didikan yang sama
dengan anak lelaki. Kaum ibu harus mempunyai didikan, agar menjadi istri yang
baik dan dapat menjadi teman suani dalam kehidupan intelek dan sosial dan

82



bukan hanya menjadi istri yang dapat memenuhi kebutuhan jasmani
keluarganya juga dapat bekerja sebagai lelaki dalam batas-batas kesanggupan
dan pembawaan mereka, selanjutnya agar mereka dapat melepaskan diri dari
kekosongan waktu di rumah tangga dan dari kebiasaan mengobrol dengan
tetangga. Orang yang mengatakan menyekolahkan anak wanita adalah makruh,
demikian Al-Tahtawi, lupa bahwa istri Nabi, Hafsah dan A’isyah, pandai
membaca dan menulis.’? Sebelum Qasim Amin muncul, Al-Tahtawi telah
menganjurkan : emansipasi wanita. (4, £).

Tujuan pendidikan adalah bukan hanya mengajarkan ilmu pengetahuan,
tetapi terutama untuk membentuk rasa kepribadian dan untuk menanamkan
rasa patriotisme. Patriotisme adalah dasar yang kuat untuk mendorong orang
mendirikan suatu masyarakat yang mempunyai peradaban. Al-Tahtawi adalah
orang Mesir yang pertama sekali menganjurkan patriotisme. Faham bahwa
seluruh dunia Islam adalah tanah air orang Muslim, telah mulai berobah
tekanannya. Tanah air sekarang ditekankan artinya pada tanah tumpah darah
seseorang dan bukan seluruh dunia Islam. Jadi ada dua persaudaraan,
persaudaraan Islam dan saudara setanah air. Mana yang lebih penting di di
antara kedua ini bagi Al-Tahtawi tidak jelas. Tapi perkembangan dalam dunia
[slam selanjutnya membuat persaudaraan setanah air lebih kuat dari
persaudaraan ke-Islaman. Kata-kata watan dan hub al-watan kelihatan selalu
dipakai oleh Al-Tahtawi dalam buku kedua dan ketiga. Dalam kewajiban
seorang terharap tanah airnya termasuk mengadakan persatuan, tunduk
kepada undang-undang dan sedia mengorbankan harta dan diri. Diantara hak-
hak yang terpenting bagi seorang warga negara ialah kemerdekaan, karena
kemerdekaannlah yang dapat mewujudkan masyarakat yang sejati dan
patriotisme yang kokoh.

Watan yang dimaksudkan ialah Mesir. Dalam buku lain, yang
mengandung sejarah Mesir dari mulai zaman Fir'aun. Mesir modern adalah
lanjutan dari Mesir zaman Fir’aun, dan karena itu ia tak enggan menulis syair-
syair yang memuji Fir'aun. Mesir modern belum Islam, tetapi bukan semua
putra Mesir beragama Islam. Orang-orang yang bukan beragama Islam harus
diberi kemerdekaan beragama, dan Mesir Islam dan Mesir bukan Islam adalah
bersaudara.

70 Lihat Dr. H. F. Al-Najjar, Rifa’ah al-Tahtawi, Cairo, Maktabah Misr, t.t., hal. 149

83



Semua ini adalah konsep baru bagi dunia Islam di zaman Al-Tahtawi.
Persaudaraan yang dikenal orang adalah persaudaraan ke-Islaman dan tanah
air adalah seluruh negara Islam dan sejarah adalah sejarah Islam. Dalam konsep
baru ini terdapat benih nasionalisme.

Tadi telah disebutkan bahwa Al-Tahtawi berpendapat bahwa kaum
ulama harus mengetahui ilmu-ilmu modern agar mereka dapat menyesuaikan
syari'at dengan kebutuhan-kebutuhan modern. Ini mengandung arti bahwa
ijtihad yang telah tertutup pintunya semenjak abad kesebelas Masehi, bagi Al-
Tahtawi adalah terbuka, tetapi ia kelihatannya belum berani menyatakan
pendapat ini dengan jelas dan terang-terangan. Masyarakat Islam belum dapat
menerima pendapat yang untuk zaman itu masih dianggap terlalu radikal.
Dalam bukunya tentang ijtihad dan taklid, Al-Tahtawi hanya menerangkan
syarat-syarat dan rupa-rupaijtihad yang ada dalam Islam, ijtihad mutlak, ijtihad
dalam mazhab, ijtihad dalam fatwa. Tetapi bagaimanapun, penjelasan-
penjelasan Al-Tahtawi ini menarik perhatian orang pada ijtihad, dan akhirnya
membawa pada pendapat bahwa pintu ijtihad adalah terbuka dan bukan
tertutup.

Mengenai soal fatalisme ia mencela orang Paris karena mereka tak
percaya pada kada da kadar, sedang pendapat yang semestinya menurut Al-
Tahtawi ialah orang harus percaya pada kada dan kadar Tuhan, tetapi
disamping itu harus berusaha. Tidak boleh menusia mengembalikan segala-
segalanya pada kada dan kadar, karena pendirian serupa ini menunjukkan
kelemahan. Orang tak boleh berserah kepada kada dan kadar tetapi harus
dalam segala hal berusaha terlebih dahulu dan kemudian baru berserah kepada
kehendak Tuhan. Orang Eropa berkepercayaan bahwa manusia dapat
memperoleh apa yang dikehendakinya dengan kemauan dan usahanya sendiri
dan bila ia gagal dalam usahanya, itu bukan karena kada dan kadar Tuhan,
tetapi karena salah perkiraan atau kurang dalam berpikir atau kurang kuat
berusaha.

Disini terdapatlah ide dinamisme sebagai lawan dari sikap statis yang
umum terdapat dalam dunia islam pada waktu itu.

84



4. Jamaluddin Al-Afghani

Jamaluddin Al-Afghani adalah seorang pemimpin pembaharuan dalam
Islam yang tempat tinggal dan aktivitasnya berpindah-pindah dari satu negara
Islam ke negara Islam lain. Pengaruh terbesar dinggalkannya di Mesir dan oleh
karena itu bukanlah tidak pada tempatnya kalau uraian mengenai pemikiran
dan aktivitasnya dimasukan kedalam bahagian tentang pembaharuan di Mesir.

Jamaluddin lahir di Afghanistan pada tahun 1839 dan meninggal dunia
di Istambul di tahun 1897. Ketika baru berusia duapuluh dua tahun ia telah
menjadi pembantu bagi Pangeran Dost Muhammad Khan di Afghanistan. Di
tahun 1864 ia menjadi penasehat Sher Ali Khan. Beberapa tahun kemudian ia
diangkat oleh Muhammad A’zam Khan menjadi Perdana Menteri. Dalam pada
itu Inggeris telah mulai mencampuri soal politik dalam negeri Afghanistan dan
dalam pergolakan yang terjadi Afghanistan memilih fihak yang melawan
golongan yang disokong Inggeris. Fihak pertama kalah dan Al-Afghani merasa
lebih aman meninggalkan tanah tempat lahirnya dan pergi ke India di tahun
1869.

Di India ia juga merasa tidak bebas bergerak karena negara ini telah
jatuh ke bawah kekuasaan Inggeris, dan oleh karena itu ia pindah ke Mesir di
tahun 1871, ia menetap di Cairo dan pada mulanya menjauhi persoalan-
persoalan politik Mesir dan memusatkan perhatian pada bidang ilmiah dan
sastra Arab. Rumah tempat ia tinggal menjadi tempat pertemuan murid-murid
dan pengikut-pengikutnya. Disanalah ia memberikan kuliah dan mengadakan
diskusi. Menurut keterangan Muhammad Salam Madkur”!, para peserta terdiri
atas orang-orang terkemuka dalam bidang pengadilan, dosen-dosen,
mahasiswa dari Al-Azhar serta perguruan-perguruan tinggi lain, dan juga
pegawai-pegawai pemerintah. Di antara murid-murid Al-Afghani itu ada yang
kemudian menjadi pemimpin kenamaan di Mesir seperti Muhammad Abduh
dan Sa’ad Zaghlul, pemimpin kemerdekaan Mesir.

Tetapi ia tidak lama dapat meninggalkan lapangan politik. Di tahun 1876
turut campur tangan Inggeris dalam soal politik di Mesir makin meningkat.
Untuk dapat bergaul dengan orang-orang politik di Mesir ia memasuki
perkumpulan Freemason Mesir. Diantaranya anggota perkumpulan ini
terdapat Putra Mahkota Tawfiq.

71 Lihat bukunya Al-Hakim Al-Tsair Jamal Al-Din Al-Afghani, Cairo, 1962, hal. 54.

85



Di ketika itu ide-ide baru disiarkan Al-Tahtawi melalui buku-buku
terjemahan dan karangannya, telah mulai meluas di kalangan masyarakat
Mesir, di antaranya ide trias politica dan patriotisme. Telah matang waktunya
untuk membentuk suatu partai politik, maka pada tahun 1879 atas usaha Al-
Afghani terbentuklah partai Al-Hizb Al-Watan (Partai Nasional). Slogan “Mesir
untuk orang Mesir” mulai kedengaran. Tujuan partai ini selanjutnya ialah
memperjuangkan pendidikan universal, kemerdekaan pers dan pemasukan
unsur-unsur Mesir ke dalam posisi-posisi dalam bidang militer.

Atas sokongan partai ini Al-Afghani berusaha menggulingkan Raja Mesir
yang berkuasa di waktu itu, yakni Khedewi Ismail, untuk diganti dengan Putra
Mahkota Tawfiq. Yang tersebut akhir ini berjanji akan mengadakan
pembaharuan-pembaharuan yang dituntut Al-Hizb Al-Watan. Tetapi setelah
menjadi Khedewi Tawfiq, atas tekanan Inggeris mengusir Al-Afghani keluar
dari Mesir di tahun 1879.

Masa delapan tahun menetap di Mesir itu menurut pihak Mesir sendiri
mempunyai pengaruh yang tidak kecil bagi umat Islam di sana. Menurut M.S.
Madkur, Al-Afghanilah yang membangkitkan gerakan berpikir di Mesir
sehingga negeri ini dapat mencapai kemajuan. “Mesir modern, demikian
Makdur, adalah hasil dari usaha-usaha Jamaluddin Al-Af-Afghani.”72

Dari Mesir Al-Afghani pergi ke Paris dan disini ia didirikan perkumpulan
Al-Urwah Al-Wusqa. Anggotanya terdiri atas orang-orang Islam dari India,
Mesir, Suria, Afrika Utara dan lain-lain. Di antara tujuan yang hendak dicapai
ialah memperkuat rasa persaudaraan Islam, membela Islam dan membawa
umat Islam kepada kemajuan. Majallah Al-Urwah Al-Wusqa, yang diterbitkan
perkumpulan ini cukup terkenal, juga di Indonesia, tetapi tidak berumur
panjang. Penerbitannya terpaksa dihentikan karena dunia Barat melarang
pemasukannya ke negara-negara Islam yang berada di bawah kekuasaan
mereka.

Sewaktu di Eropa Al-Afghani mengadakan perundingan dengan Sir
Randolph Churchil dan Drummond Wolf tentang masalah Mesir dan tentang
penyelesaian pemberontakan Al-Mahdi di Sudan sudah damai. Wolf meminta
bantuannya untuk mewujudkan hubungan persahabatan antara Kerajaan
Usmani, Persia dan Afghanistan. Persahabatan ketiga negara itu perlu bagi

72 Ibid

86



Inggeris dalam menentang politik Rusia di Timur Tengah. Tetapi kedua usaha
itu tidak membawa hasil.

Di tahun 1889 Al-Afghani diundang datang ke Rusia untuk menolong
mencari penyelesaian tentang persengketaan Rusia-Persia yang timbul karena
politik pro-Inggeris yang dianut pemerintah Persia ketika itu. Al-Afghani tidak
setuju dengan pemberian konsessi-konsessi kepada Inggeris dan akhirnya
timbul pertikaian paham antara Al-Afghani dan Syah Nasir Al-Din. Al-Afghani
melihat bahwa Syah perlu digulingkan, tetapi sebelum sempat menjatuhkannya
ia telah dipaksa keluar dari Persia. Di tahun 1896 Syah di bunuh oleh seorang
pengikut Al-Afghani.

Atas undangan Sultan Abdul Hamid, Al-Afghani selenjutnya pindah ke
Istambul di tahun 1892. Pengaruhnya yang besar di berbagai negara Islam
diperlukan dalam rangka pelaksanaan politik Islam yang direncanakan
Istambul. Bantuan dari negara-negara Islam amat dibutuhkan Sultan Abdul
Hamid untuk menentang Eropa yang di waktu itu telah kian mendesak
kedudukan Kerajaan Usmani di Timur Tengah.

Tetapi kerja sama antara Al-Afghani, sebagai pemimpin yang
mempunyai pemikiran-pemikiran demokratis tentang pemerintahan, dengan
Abdul Hamid, sebagai Sultan yang masih mempertahankan kekuasaan otokrasi
lama, tidak bisa tercapai. Karena takut akan pengaruh Al-Afghani yang
demikiran besar, kebebasannya dibatasi Sultan dan ia tak dapat keluar dari
Istambul. la tetap tinggal di sana sampai ia wafat di tahun 1897, pada akhirnya
sebagai tamu yang mendapat penghormatan, tetapi pada hakekatnya senagai
tahanan Sultan.

Melihat kepada kegiatan politik yang demikian besar di daerah yang
memiliki luas, pada tempatnyalah kalau dikatakan bahwa Al-Afghani lebih
banyak bersifat pemimpin politik dari pada pemimpin dan pemikir
pembaharuan dalam Islam. Tidaklah salah kalau Stoddard?? mengatakan
bahwa ia sedikit sekali memikirkan masalah-masalah agama dan sebaliknya
memusatkan pemikiran dan aktivitas dalam bidang politik. Dan tidak pula
mengherankan kalau Goldziher’74 memandang Al-Afghani terutama sebagai
tokoh politik dan bukan sebagai pembaharuan dalam soal-soal agama.

73 Lihat The New World of Islam., London, 1921. hal. 52
74 Lihat The Encylclopaedia of Islam, ed. 1965, Judul Jamal Al-Din Al-Afghani

87



Pemikiran pembaharuannya berdasar atas keyakinan bahwa Islam
adalah yang sesuai untuk semua bangsa, semua zaman dan semua keadaan.
Kalau kelihatan ada pertentangan antara ajaran-ajaran Islam dengan kondisi
yang dibawa perobahan zaman dan perobahan kondisi, penyesuaian dapat
diperoleh dengan mengadakan interpretasi baru tentang ajaran-ajaran Islam
seperti yang tercantum dalam Al-Quran dan Hadis. Untuk interpretasi itu
diperlukan ijtihad dan pintu ijtihad baginya terbuka.

Kemunduran umat Islam bukanlah karena Islam, sebagai mana
dianggap, tidak sesuai dengan perobahan zaman dan kondisi baru. Umat Islam
mundur, karena telah meninggalkan ajaran-ajaran Islam yang sebenarnya dan
mengikuti ajaran-ajaran yang datang dari luar lagi asing bagi Islam. Ajaran-
ajaran Islam yang sebenarnya hanya tinggal dalam ucapan dan di atas kertas.
Sebahagian dari ajaran-ajaran asing tiu dibawa orang-orang yang mempunyai
keyakinan-keyakinan yang menyesatkan dan sebahagian lain lagi oleh hadis-
hadis buatan. Faham kada dan kadar umpamanya, demikian Al-Afghani, telah
rusak dan dirobah menjadi fatalisme, yang membawa umat Islam kepada
keadaan statis. Kada dan kadar sebenarnya mengandung arti bahwa keadaan
sesuatu terjadi menurut Kketentuan sebab-musabab. Kemauan manusia
merupakan salah satu dari mata rantai sebab-musabab itu. Dimasa yang silam
keyakinan pada kada dan kadar serupa ini memupuk keberanian dan kesabaran
dalam jiwa umat Islam untuk menghadapi segala macam bahaya dan
kesukaran. Karena percaya pada kada dan kadar inilah maka umat Islam di
masa yang silam bersifat dinamis dan dapat menimbulkan peradaban yang
tinggi.”s

Suatu sebab lain lagi ialah salah pengertian tentang maksud hadis yang
mengatakan bahwa umat Islam akan mengalami kemunduran di akhir zaman.
Salah pengertian ini membuat umat Islam tidak berusaha merobah nasib
mereka.

Sebab-sebab kemunduran yang bersifat politis ialah perpecahan yang
terdapat di kalangan umat Islam, pemerintahan absolu, mempercayakan
pimpinan umat kepada orang-orang yang tak dapat dipercayai, mengabaikan
masalah pertahanan militer, menyerahkan administrasi negara kepada orang-
orang tidak kompeten dan intervensi asing.

75 Lihat Al-Urwah Al-Wusqa, tanggal 1-5-1884 (4 Rajab 1301) hal. 161 dan seterusnya.

88



Lemahnya rasa persaudaraan Islam juga merupakan sebab bagi
kemunduran umat Islam. Tali persaudaraan Islam telah terputus, bukan di
kalangan awam saja, tetapi juga dikalangan alim-ulama. Ulama Turki tidak
kenal lagi pada ulama Hejaz, demiian pula ulama India tidak mempunyai
hubungan dengan ulama Afghanista. Tal persaudaraan antara Raja-raja Islam
juga sudah terputus.

Jalan untuk memperbaiki keadaan umat Islam, menurut Al-Afghani,
ialah melenyapkan pengertian-pengertian salah yang dianut umat pada
umumnyam dan kembali kepada ajaran-ajaran dasar Islam yang sebenarnya.
Hati mesti disucikan, budi-pekerti luhur dihidupkan kembali, dan demikian
pula kesediaan berkorban untuk kepentingan umat. Dengan berpedoman pada
ajaran-ajaran dasar, umat Islam akan dapat bergerak maju mencapai kemajuan.

Corak pemerintahan otokrasi harus dirobah dengan corak
pemerintahan demokrasi. Kepala negara harus mengadakan syura dengan
pemimpin-pemimpin masyarakat yang banyak mempunyai pengalaman.
Pengetahuan manusia secara individual terbatas sekali. Islam dalam pendapat
Al-Afghani menghedaki pemerintahan republik yang di dalamnya terdapat
kebebasan mengeluarkan pendapat dan kewajiban kepala negara tunduk
kepada undang-undang dasar.

Di atas segala-segala persatuan umat Islam mesti diwujudkan kembali.
Dengan bersatu dan mengadakan kerja-sama yang eratlah umat Islam akan
dapat kembali memperoleh kemajuan. Persatuan dan kerja sama merupakan
sendi yang amat penting dalam Islam.

Semasa hidupnya Al-Afghani memang berusaha untuk mewujudkan
persatuan itu. Yang terkandung dalam ide pan-Islam ialah persatuan seluruh
umat Islam. Tetapi usahanya tidak berhasil.

Bagaimanapun ide-idenya banyak mempengaruhi pemikiran
Muhammad Abduh tentang pembaharuan dalam Islam. Dan Abduh, sebagai
gurunya juga, mempunyai pengaruh besar di dunia Islam.

5. Muhammad Abduh

Kalau riwayat Jamaluddin Al-Afghani semasa kecil tidak banyak
diketahui, asal usul Muhammad Abduh, pendidikannya semasa kecil dan
dewasa, serta hal-hal lain yang mengenai dirinya sebelum ia terkenal sebagai
pemimpin Islam di zaman modern, dapat diketahui baik dari karangannya
sendiri maupun dari keterangan-keterangan orang lain.

89



[a lahir disuatudesa di Mesir Hilir. Di desa mana tidak dapat diketahui
dengan pasti, karena ibu bapaknya adalah orang desa biasa yang tidak
mementingkan tanggal dan tempat lahir anak-anaknya. Tahun 1849 adalah
tahun yang umum dipakai sebagai tanggal lahirnya. Ada yang mengatakan
bahwa ia lahir sebelum M. Abduh timbul karena suasana kacau yang terjadi di
akhir zaman Muhammad Ali (1805-1849). Kekerasan yang dipakai oleh
penguasa-penguasa Muhammad Ali dalam mengumpulkan pajak dari
penduduk-penduduk desa menyebabkan petani-petani selalu pindah tempat
untuk menghindarkan beban-beban berat yang dipikulkan atas diri mereka.
Bapak dari Muhammad Abduh sendiri senantiasa pindah dari desa ke desa, dan
dalam masa setahun ia dikatakan berkali-kali pindah. Ia akhirnya menetap di
desa Muhallah Nasr. Disini ia membeli sebidang tanah.

Bapak Muhammad Abduh bernama Abduh Hasan Khairullah berasal
dari Turki yang telah lama tinggal di Mesir. Ibunya menurut riwayat berasal
dari bangsa Arab yang silsilahnya meningkat sampai ke suku bangsa Umar Ibn
Al-Khatab. Abduh Hasan Khairullah kawin dengan ibn Muhammad Abduh
sewaktu merantau dari desa ke desa itu dan ketika ia menetap di Mahallah Nasr,
Muhammad Abduh masih dalam ayunan dan gendongan ibu. Muhammad
Abduh lahir dan menjadi dewasa dalam lingkungan desa di bawah asuhan ibu
bapak yang tak ada hubungannya dengan didikan sekolah, tetapi mempunyai
jiwa keagamaan yang teguh.

Muhammad Abduh disuruh belajar menulis dan membaca agar
kemudian dapat membacan dan menghafal Al-Quran. Setelah mahir membaca
dan menulis iapun diserahkan kepada satu guru untuk dilatih menghafal Al-
Quran. la dapat menghafalnya dalam masa dua tahun. Kemudian ia di kirim ke
Tanta untuk belajar agama di Mesjid Syekh Ahmad di tahun 1862. Setelah dua
tahun belajar bahasa Arab, Nahu, Sarf, Figh dan sebagainya, ia merasa tak
mengerti apa-apa. Tentang pengalaman ini Muhammad Abduh mengatakan
“Satu setengah tahun saya belajar di Masjid Syeikh Ahmad dengan tak mengerti
suatu apapun. Ini adalah karena metodenya yang salah, guru-guru mulai
mengajak kita dengan menghafal istilah-istilah tentang Nau atau Fiqh yang tak
kita ketahui artinya. Guru-guru tak merasa penting apa kita mengerti atau tidak
mengerti arti-arti istlah itu”.”6¢ Metode yang dipakai pada waktu itu ialah metode

76 T, Al-Tahani, ed., Muzakkirat Al-Imam Muhammad ‘Abduh, Cairo, Dar Al-Hilal, t.t., hal.
29.

90



menghafal luar kepala. Pengaru metode ini masih terdapat dalam zaman kita
sekarang terutama di sekolah-sekolah agama.

Karena tidak puas dengan metode menghafal luar kepala ini,
Muhammad Abduh akhirnya lari dan meninggalkan pelajarannya di Tanta. Ia
pergi bersembunyi di rumah salah satu pamannya tetapi setelah tiga bulan di
sama dipaksa kembali pergi ke Tanta. Karena yakin bahwa belajar itu tak akan
bekerja sebagai petan. Di tahun 1865, sewaktu ia baru bur 16 tahueru iapun
kawin. Tapi nasibnya rupanya akan menjadi orang besar. Niatnya untuk
menjadi petani itu tak dapat diteruskannya. Baru saja empat puluh hari kawin,
ia dipaksa orang tuanya kembali belajar ke Tanta. lapun meninggalkan
kampungnya, tapi bukan pergi ke Tanta malahan untuk bersembunyi lagi di
rumah salah satu pamannya. Dan disini ia bertemu dengan seorang yang
merobah jalan riwayat hidupnya. Orang itu bernama Syekh Darwisy Khadr.
Paman dari ayah Muhammad Abduh. Syekh Darwisy Khadr telah pergi
merantau ke luar Mesir dan belajar agama Islam dan tasawwuf (Tarikat Syadli)
di Libia dan Tripoli. Setelah selesai pelajarannya ia kembali ke kampungnya.

Syekh Darwisy kelihatannya tahu akan keengganan Muhammad Abduh
untuk belajar, maka ia selalu membujuk pemuda itu supaya membaca buku
bersama-sama. Sebagai diceritakan Muhammad Abduh sendiri,”” ia pada waktu
itu benci melihat buku, dan buku yang diberikan Syekh Darwisy kepadanya
untuk dibaca ia lemparkan jauh-jauh. Buku ini dipungut Syekh Darwisy kembali
dan diberikan kepadanya dan akhirnya Muhammad Abduh membaca juga
beberapa baris. Setiap habis satu kalimat, Syekh Darwisy memberikan
penjelasan luas tentang arti dan maksud yang dikandung kalimat itu. Setelah
beberapa hari membaca buku bersama-sama dengan cara yang diberikan Syekh
Darwisy itu, Muhammad Abduhpun berobahlah sikapnya terhadap buku dan
ilmu pengetahuan. Ia sekarang mulai mengerti apa yang dibacanya dan ingin
mengerti dan mengetahui lebih banyak. Akhirnya ia pergi ke Tanta untuk
meneruskan pelajaran.

Setelah selesai belajar disini, ia meneruskan studinya ke Al-Azhar di
tahun 1866. Sewaktu masih belajar di Al-Azhar, Jamaluddin Al-Afghani, ketika
ia bersama dengan mahasiswa lain pergi berkunjung ke tempat penginapan Al-
Afghani di dekat Al-Azhar. Dalam pertemuan itu Al-Afghani memajukan
pertanyaan-pertanyaan kepada mereka arti beberapa ayat Al-Quran. Kemudian

77 Ibid, Hal. 31

91



ia berikan tafsirannya sendiri. Perjumpaan ini meninggalkan kesan yang baik
dalam diri Muhammad Abdubh.

Dan ketiga Al-Afghani datang di taun 1871, untuk menetap di Mesir,
Muhammad Abduh menjadi muridnya yang paling setia. [a mulai belajar falsafat
diawah pimpinan Al-Afghani. Di masa ini ia telah mulai menulis karangan-
karangan untuk harian Al-Ahram yang pada waktu itu baru saja didirikan.

Di tahun 1877 studinya selesai di Al-Azhar dengan mendapat gelar Alim.
la mulai mengajar, pertama di Al-Azhar kemudian di Dar Al-Ulum dan juga di
rumahnya sendiri. Di antara buku-buku yang diajarkannya ialah buku akhlak
karangan Ibn Miskawaih, Mukaddimah, Ibn Khaldun dan Sejarah Kebudayaan
Eropa karangan Guizot, di diterjamhkan Al-Tahtawi ke dalam bahasa Arab di
tahun 1857. Sewaktu Al-Afghani di usir dari Mesir di tahun 1879, karena
dituduh mengadakan gerakan menentang Khedewi Tawfik, Muhammad Abduh
yang juga dipandang turut campur dalam soal ini, dibuang keluar kota Cairo.
Tetapi di tahun 1880 ia boleh kembali ke Ibu Kota dan kemudian di angkat
menjadi redaktur surat kabar resmi pemerintah Mesir “ -4is,1". Pada waktu itu

perasaan nasionalan Mesir telah mulai timbul. Di bawah pimpinan Muhammad
Abduh “i.dies” bukan hanya menyiarkan berita-berita resmi, tetapi juga
artikel-artikel tentang kepentingan-kepentingan nasional Mesir.

Didalam tentara, perwira-perwira yang berasal Mesir berusaha
mendobrak kontrol yang di adakan oleh perwira-perwira Turki dan Sarkas
yang selama ini menguasai tentara Mesir. Setelah barhasil dalam usaha ini,
mereka dibawah pimpinan Urabi Pasya juga dapat menguasai pemerintahan.
Pemerintahan yang berada di bawah kekuasaan golongan nasionalis ini,
menurut Inggeris adalah berbahaya bagi kepentingan di Mesir. Untuk
menjatuhkan Urabi Pasya, Inggeris di tahun 1882 Alexandria dari laut, dan
dalam pertempuran yang kemudian terjadi, kaum nasionalis Mesir dengan
lekas dapat dikalahkan Inggeris, dan Mesirpun jatuh ke bawah kekuasaan
Inggeris.

Dalam peristiwa ini yang disebut peristiwa revolusi Urabi Pasya,
Muhammad Abduh memainkan peranan. Dan sebagai pemimpin-pemimpin
lainnya ia di tanggap, dipenjarakan kemudian di buang keluar negeri pada
penutup tahun 1882. Pada permulaannya, ia pergi ke Beirut, dan kemudian ke
Paris. Di tahun 1884 ia bersama-sama dengan Al-Afghani mengeluarkan : Al-
Urwah Al-Wusqa. Umur majjalah ini tak lama dan di tahun 1885 Muhammad

92



Abduh kembali ke Beirut via Tunis, dan mengajar disana. Di tahun 1888, atas
usaha-usaha teman-temannya, di antaranya ada seorang Inggeris, ia dibolehkan
pulang kembali ke Mesir, tetapi tidak diizinkan mengajar, karena pemerintah
Mesir takut akan pengaruhnya kepada mahasiswa. la bekerja sebagai hakim
disalah satu mahkamabh. Di tahun 1894, ia diangkat menjadi anggota Majelis A'la
dari Al-Azhar. Sebagai anggota dari mejelis ini ia membawa perobahan-
perobahan dan perbaikan-perbaikan ke dalam tubuh Al-Azhar sebagai
Universitas. Di tahun 1899, ia diangkat menjadi Mufti Mesir. Kedudukan tinggi
ini dipeganginya sampai ia meninggal dunia di tahun 1905.

Pindah ke soal ide-ide Muhammad Abduh, seban yang yang membawa
kepada kemunduran, menurut pendapatnya, adalah faham jumud yang
terdapat di kalangan umat Islam. Dalam kata jumud terkandung arti keadaan
membeku, keadaan statis, tak ada perobahan. Karena pengaruh faham jumud
umat Islam tidak mengehendaki perobaan dan tidak mau menerima perobahan,
umat Islam berpegang teguh pada tradisi.

Sikap ini, sebagai diterangkan Muhammad Abduh dalam Al-Islam Din Al-
Alm wa Al-Madaniah,’® dibawah kedalam tubuh Islam oleh orang-orang bukan
Arab yang kemudian dapat merampas puncak kekuasaan politik di dunia Islam.
Dengan masuknya mereka ke dalam Islam adat-istiadat dan faham-faham
animistis mereka turut pula mempengaruhi umat Islam yang mereka perintah.
Di samping itu mereka bukan pula berasal dari bangsa yang mementingkan
pemakaian akal seperti yang dianjurkan dalam Islam. Mereka berasal dari
bangsa yang jahil dan tidak kenal pula ilmu pengetahuan.

Mereka musuhi ilmu-pengetahuan karena ilmu pengetahuan akan
membuka mata rakyat. Rakyat perlu ditinggalkan dalam kebodohan agar
mudah diperintah. Untuk itu mereka bawa ke dalam kedalam Islam ajaran-
ajaran yang akan membuat rakyat berada dalam keadaan statis, seperti pujaan
yang berlebih-lebihan pada Syekh dan Wali, kepatuhan membuta pada ulama,
taklid kepada ulama-ulama terdahulu, dan tawakkal serta penyerahan bulat
dalam segala-galanya pada kada dan kadar. Degan demikian membekulah akal
dan berhentilah pemikiran dalam Islam. Lama-kelamaan faham jumud meluas
dalam masyarakat di seluruh dunia Islam.

78 Lihat edisi T. Al-Tanahi, Cairo, AL-Majlis Al-A’la Li Al-Syu’un Al-Islamiah, 1964, hal.
137 dst.

93



Ini merupakan bid’ah dan Muhammad Abduh, senagai Muhammad Abd
Al-Wahab dan Jamaluddin Al-Afghani, berpendapat bahwa masuknya berbagai
macam bid’ah ke dalam Islamlah yang membuat umat Islam lupa akan ajaran-
ajaran Islam yang sebenarnya. Bid’ah-bid’ah itulah yang mewujudkan
masyarakat Islam yang jauh menyeleweng dari masyarakat Islam yang yang
sebenarnya. Untuk menolong umat Islam, faham-faham asing lagi salah itu
harus dikeluarkan dari tubuh Islam. Umat harus kembali ke ajaran-ajaran Islam
yang semua, ajaran-ajaran Islam sebagai pendapat di zaman salaf, yaitu zaman
sahabat dan ulama-ulama besar.

Perlu ditegaskan bahwa bagi Muhammad Abduh tidak cukup hanya
kembali kepada ajaran-ajaran Asli itu, sebagai yang dianjurkan oleh
Muhammad Abd Al-Wahab. Karena zaman dan suasana umat Islam sekarah
telah jauh berobah dari zaman dan suasana umat Islam zaman klasik, ajaran-
ajaran asli itu perlu disesuaikan dengan keadaan modern sekaranh.

Penyesuaian itu, menurut Muhammad Abduh,”® dapat dijalankan.
Faham Ibn Taimiyah bahwa ajaran-ajaran Islam terbahagi dalam dua kategori,
ibadat dan mu’amalah (hidup kemasyarakat manusua) diambil dan ditonjolkan
Muhammad Abduh. Ia melihat bahwa ajaran-ajaran ibadah bersifat tegas, jelas
dan terperinci. Sebaliknya ajaran-ajaran mengenai hidup kemasyarakatan umat
hanya merupakan dasar-dasar dan prinsip-prinsip umum yang tidak terperinci.
Seterusnya ia melihat bahwa ajaran-ajaran yang terdapat dalam Al-Quran dan
hadis mengenai soal-soal kemasyarakatan itu, hanya sedikut jumlahnya. Karena
prinsip-prinsip itu bersifat umum tanpa perincian. Muhammad Abduh
berpendapat bahwa semua itu dapat disesuaikan dengan tuntutan zaman.

Untuk menyesuaikan dasar-dasar itu dengan siatuasi modern perlu
diadakan interpretasi baru, dan untuk itu perlu pintu ijtihad dibuka. Ijtihad
menurut pendapatnya bukan hanya boleh malahan penting dan perlu diadakan.
Tetapi yang dimaksudkannya bukan tiap-tiap orang boleh mengadakan ijtihad.
Hanya orang-orang yang memenuhi syarat-syaratnya, harus mengikuti
pendapat mujtahid yang ia setujui fahamnya. Ijtihad ini dijalankan langsung
pada Al-Quran dan Hadist, sebagai sumber yang asli dari ajaran-ajaran Islam.
Pendapat ulama-ulama lama tidak mengikuti. Bahkan ijma’ merekapun tidak
mempunyai sifat ma’sum (infallible). Lapangan bagi ijtihad sebenarna ialah
mengenai soal-soal mu’‘amalah sedikit itu. Hukum-hukum kemasyarakatan

79 Lihat Arabic Thought, hal. 148

94



inilah yang perlu disesuaikan dengan zaman. Adapun soal ibadat, karena ini
merupakan hubungan manusia dengan Tuhan, dan bukan antara manusia
dengan manusia, tak menghendaki perobahan menurut zaman. Oleh karena itu,
ibadat bukanlah lapangan ijtihad sebenarnya untuk zaman modern ini.

Dengan sendirinya taklid kepada ulama lama tak perlu dipertahankan
bahkan mesti diperangi karena taklid inlah yang membuat umat Islam berada
dalam kemunduran dan tak dapat maju. Dalam bukunya tersebut diatas,
Muhammad Abduh dengan keras mengkritik ulama-ulama yang menimbulkan
faham taklid. Sikap ulama ini, kata Muhammad Abduh,8? membuat umat Islam
berhenti berfikir dan akal mereka berkarat. Taklid ini menghambat
perkembangan bahasa Arab, perkembangan susunan masyarakat Islam,
Syari’at, sistem pendidikan dan sebagainya. Sikap umat Islam yang berpegang
teguh pada pendapat ulama klasik, dipandang Muhammad Abduh berlainan
betul dengan sikap umat Islam dahulu. Al-Quran dan Hadis, katanya melarang
umat [slam bersifat taklid.

Pendapat tentang pembukaan pintu ijtihad dan pembrantasan taklid,
berdasarkan dasar kepercayaannya pada kekuatan akal. Menurut pendapatnya
Al-Quran berbicara, bukan semata kepada hati manusia, tetapi juga kepada
akalnya. Islam memandang akal mempunyai kedudukan tinggi. Allah
menunjukkan perintah-perintah dan larangan-larangan-Nya kepada akal. Di
dalam Al-Quran terdapat ayat

(O sting DI — (5 pualy D) — (5 iy DU
dan sebagainya. Oleh sebab itu Islam baginya adalah agama yang rasional.
Mempergunakan akal adalah salah satu dari dasar-dasar Islam. Iman seorang
tidak sempurna kalau tidak didasarkan pada akal. Dalam Islamlah, katanya,
agama dan akal buat pertama kali mengikat tali persaudaraan,8! bagi
Muhammad Abduh akal mempunyai kedudukan yang tinggi. Wahyu tak dapat
membawa hal-hal yang bertentangan dengan akal. Kalau zahir ayat
bertentangan dengan akal, haruslah dicari intrepretasi yang membuat ayat itu
sesuai dengan pendapat akal.

Kepercayaan pada kekuataan akal adalah dasar peradaban suatu bangsa.
Akal terlepas dari ikatan tradisi akan dapat memikirkan dan memperoleh jalan-

80 Lihat Al-Islam Din Al-1Im, hal. 140 dst.
81 Risalah At-Tauhid, Cairo, Dar Al-Manar, 1366, hal. 7

95



jalan yang membawa pada kemajuan. Pemikiran akallah yang menimbulkan
ilmu pengetahuan.

[Imu-ilmu pengetahuan modern yang banya berdasar pada hukum
alam(natural laws = 4%..) tidak bertentangan dengan Islam yang sebenarnya.

Hukum alam atau ... adalah ciptaan Tuhan dan wahyu juga berasal dari Tuhan.

Karena keduanya berasal dari Tuhan, maka ilmu pengetahuan modern yang
berasal pada hukum alam, dan Islam sebenarnya, yang berdasar pada wahyu,
tak bisa dan tak mungkin bertentanga. Islam mesti sesuai dengan ilmu
pengetahuan modern dan ilmu pengetahuan modern mesti sesuai dengan
Islam. Dalam zaman keemasan Islam, ilmu pengetahuan berkembang dibawah
naungan pemerintah-perintah Islam yang ada pada waktu itu. Ilmu
pengetahuan adalah salah satu dari sebab-sebab kemajuan umat Islam di masa
yang lampau dan pula salah sati dari sebab-sebab kemajuan Barat sekarang.
Untuk mencapai kemajuannya yang hilang, umat Islam sekarang haruslah
kembali mempelajari dan mementingkan soal ilmu pengetahuan.

Kepercayaan pada kekuatan akal membawa Muhammad Abduh
selanjutnya kepada faham bahwa manusia mempunyai kebebasan dalam
kemauan dan perbuatan (free will and free act atau qadariath). Bahwa ia
mempunyai faham ini dapat ilihat dari uraiannya mengenai perbuatan manusia
dalam Risalah Al-Tauhi,?? Disitu dia sebut bahwa manusia mewujudkan
perbuatannya dengan kemauan dan usahanya sendiri, dengan tidak melupakan
bahwa di atasnya masih ada kekuasaan yang lebih tinggi. Analisa penulis-
penulis Barat bahwa umat Islam mundur karena menganut faham jabariah
(fatalisme) dapat ia setujui, karena di kalangan awam Islam faham yang
demikian, menurut hematnya, memag terdapat. Di dalam Al-Urwah Al-Wusqa53
ia bersama-sama dengan Jamaluddin Al-Afghani menjelaskan bahwa faham
kada dan kadar telah diselewengkan menjadi fatalisme, sedang faham itu
sebenarnya mengandung unsur dinamis yang membuat umat Islam di Zaman
Klasik dapat membawa Islam sampai di Spanyol dan dapat menimbulkan
peradaban yang tinggi. Faham fatalisme yang terdapat di kalangan umat Islam
perlu dirobah dengan faham kebebasan manusia dalam kemauan dan
perbuatan. Inilah yang akan menimbulkan dinamika umat Islam kembali.

82 Ibid,, hal. 60
83 Lihat terbitan 1-5-1884 (4 Rajab 1301), hal. 161 dst.

96



Dengan jalan-jalan diataslah faham jumud, menurut Muhammad Abdubh,
dapat dihilangkan dari masyarakat Islam untuk kemudian digantikan dengan
faham dinamika, dikala itu umat Islam akan berusaha berobah nasibnya dengan
usaha sendiri.

Sebagai konsekwensi dari pendapatnya bahwa umat Islam harus
mempelajari dari mementingkan ilmu pengetahuan, umat Islam harus pula
mementingkan soal pendidikan. Sekolah-sekolah modern perlu dibuka, dimana
ilmu-ilmu pengetahuan modern diajarkan di samping pengetahuan agama. Dan
ke dalam Al-Azhar perlu dimasukkan ilmu-ilmu modern, agar ulama-ulama
[slam mengerti kebudayaan modern dan dengan demikian dapat mencari
penyelesaian yang baik bagi persoalan-persoalan yang timbul dalam zaman
modern ini. Mempermodern sistem pelajaran di Al-Azhar, menurut pendapat,
akan mempunyai pengaruh besar dalam perkembangannya usaha-usaha
pembaharuan dalam Islam. Al-Azhar, memanglah Universitas Agama Islam
yang dihargai dan dihormati di seluruh dunia Islam. Dari semua penjuru dunia
orang pergi belajar disana. Ulama-ulama yang yang dikeluarkan dari
Universitas ini akan tersebar di seluruh dunia Islam dan akan membawa ide-
ide modern untuk kemajuan umat Islam. Usaha-usahanya dalam mengadakan
pembaharuan di Al-Azhar terbentur pada tantangan kaum ulama konservatif
belum dapat melihat faedah perobahan-perobahan yang dianjurkannya.

la juga memikirkan sekolah-sekolah pemerintah yang telah didirikan
untuk mendidik tenaga-tenaga yang perlu bagi Mesir dalam lapangan
administasi, militer, kesehatan, perindustrian, pendidikan dan sebagainya. Ke
dalam sekolah-sekolah ini, ia berpendapat perlu dimasukan didikan agama
yang lebih kuat, termasuk dalamnya sejarah Islam dan sejarah kebudayaan
Islam. Atas usahanya didirikanlah Maklis Pengajaran Tinggi. Muhammad Abduh
melihat bahaya yang akan timbul dari sistem dualisme dalam pendidikan.
Sistem Madrasah lama akan mengeluarkan ulama-ulama yang tak ada
pengetahuannya tentang ilmu-ilmu modern, sedang sekolah-sekolah
pemerintah akan mengeluarkan ahli-ahli yang sedikit pengetahuannya tentang
agama. Dengan memasukan ilmu pengetahun modern ke dalam Al-Azhar dan
dengan memperkuat didikan agama di sekolah-sekolah pemerintah, jurang
yang memisah golongan ulama dari golongan ahli ilmu modern akan dapat
diperkecil.

97



Dalam bidang ketatanegaraan Muhammad Abduh juga berpendapat
kekuasaan negara harus dibatasi. Dan dizamannya Mesir telah mempunyai
konstitusi dan usahanya diwaktu itu tertuju pada membangkitkan kesadaran
rakyat akan hak-hak mereka. Menurut pendapatnya pemerintah wajib bersikap
adil terhadap rakyat, dan terhadap pemerintah yang serupa ini, rakyat harus
patuh dan setia. Kepala Negara adalah manusia yang dapat berbuat salah dan
dipengaruhi oleh hawa nafsunya, dan kesadaran rakyatlah yang bisa membawa
kepala negara yang demikian sifatya kembali kepada jalan yang benar.
Kesadaran rakyat dapat dibangunkan dengan penddikan di sekolah-sekolah,
penerangan dalam surat kabar dan sebagainya.

Pengaruh Muhammad Abduh

Pendapat-pendapat dan ajaran-ajaran Muhammad Abduh di atas
mempengaruhi dunia Islam pada umumnya terutama dunia Arab melalui
karangan-karangan Muhammad Abduh sendiri, dan melalui tulisan-tulisan
murid-muridnya seperti Muhammad Ridha dnegan majalah Al-Manar dan
Tafsir Al-Manar, Kasim Amin dengan buku Tahrir Al-Mar’ah, Farid Wajdi dengan
Dairah Al-Ma’rif dan karangan-karangan yang lain. Syekh Tantawi Jauhari
dengan .., 8 a5 .4 -, kaum intelek atasan Mesir seperti Muhammad
Husein Haykal dengan bukunya Hayah Muhammad, Abu Bakar dan sebagainya,
Abbas Mahmud Al-Akkad, Ibrahim A. Kadir Al-Mazin, Mustafa Abd Al-Razik, Ali
Abd Razik, dan tak boleh dilupakan Sa’ad Zaghlul, Bapak Kemerdekaan Mesir.

Karangan-karangan Muhammad Abduh sendiri telah banyak
diterjemahan ke dalam bahasa Turki, Urdu dan Indonesia.

98



6. Rasyid Rida

Rasyid Rda adalah murid Muhammad Abduh yang terdekat. la lahir pada
tahun 1865 di Al-Qalamun, suatu desa di Lebanon yang letaknya tidak jauh dari
Kota Tripoli (Suria). Menurut keterangan ia berasal dari keturunan Al-Husain,
cucu Nabi Muhammad SAW. Oleh karena itu ia memakai gelar Al-Sayyid di
depan namanya. Semasa kecil ia dimasukan ke madrasah tradisional di Al-
Qalamun untuk belajar menulis, berhitung dan membaca Al-Quran. Di tahun
1882, ia meneruskan pelajaran di Al-Madrasah Al-Wataniah Al-Islamiah
(Sekolah Nasional Islam) di Tripoli. Di Madrasah ini, selain dari bahasa Arab
diajarkan pula bahasa Turki dan Perancis, dan disamping pengetahuan-
pengethuan agama juga pengetahuan-pengetahuan modern.

Sekolah ini didirikan oleh Al-Syaikh Husain Al-Jisr, seorang ulama Islam
yang telah dipengaruhi oleh ide-ide modern. Di masa itu sekolah-sekolah missi
Kristen telah mulai bertimbulan di Suria dan banyak menarik perhatian orang
tua untuk memasukan anak-anak mereka belajar disana. Dalam usaha
menandingi daya tarik sekolah-sekolah missi inilah maka Al-Syaikh Husain Al-
Jisr mendirikan Sekolah Nasional Islam tersebut. Karena mendapat tantangan
dari pemerintah Kerajaan Usmani, umum sekolah itu tidak panjang.

Rasyid Rida meneruskan pelajarannya di salah satu sekola agama yang
ada di Tripoli. Tetapi dalam pada itu hubungan dengan Al-Syeikh Husain Al-Jisr
berjalan terus dan guru inilah yang menjadi pemimbing baginya di masa muda.
Selanjutnya ia banyak dipengaruhi oleh ide-ide Jamaluddin Al-Afghani dan
Muhammab Abduh melalui majjalah Al-Uwah Al-Wustqa. Ia berniat untuk
menggabungkan diri dengan Al-Afghani di Istambul tetapi niat itu tak dapat
terwujud. Sewaktu Muhammad Abduh berada dalam pembuangan ke Beirut, ia
mendapat kesempatan baik untuk berjumpa dan berdialog dengan murid Al-
Afghani yang terdekat ini. Perumpaan-perjumpaan dan dialognya dengan
Muhammad Abduh meninggalkan kesan yang baik dalam dirinya. Pemikiran-
pemikiran pembaharuan yang diperolehnya dari Al-Syaikh Husain Al-Jisr dan
yang kemudian diperluas lagi dengan ide-ide Al-Afghani dan Muhabbad Abduh
amat mempengaruhi jiwanya.

la mulai mencoba menjalankan ide-ide pembaharuan itu ketika masih
berada di Suria. Tetapi usaha-usahanya mendapat tantangan dari pihak
Kerajaan Usmani. la merasa terikat dan tidak bebas dan oleh karena itu

99



memutuskan pindah ke Mesir, dekat dengan Muhammad Abduh. Pada bulan
Januari 1898 ia sampai di negeri gurunya ini.

Beberapa bulan kemudian ia mulai menerbitkan majjalah yang
termasyur Al-Manar. Di dalam nomor pertama menjelaskan bahwa tujuan Al-
Manar sama dengan tujuan Al-Urwah Al-Wustqa, antara lain mengadakan
mengadakan pembaharuan dalam bidang agama, sosial dan ekonomi,
membrantas takhyul dan bid’ah-bid’ah yang masuk ke dalam tubuh Islam,
menghilangkan faham fatalisme yang terdapat dalam kalangan umat Islam,
serta faham-faham salah yang dibawa tarekat-tarekat tasawwufm
meningkatkan mutu pendidikan dan membela umat Islam terhadap permainan
politik negara-negara Barat.

Majalah ini banyak menyiarkan ide-ide Muhammad Abduh. Guru
memberikan ide-ide kepada murid dan kemudian muridlah yang menjelaskan
dan menyiarkannya kepada umum melalui lembaran-lembaran Al-Manar.
Tetapi selain dari ide-ide, Al-Manar juga mengandung artikel-artikel yang
dikarang Muhammad Abduh sendiri. Demikian juga tulisan pengarang-
pengarang lain.

Rasyid Rida melihat perlunya diadakan tafsiran modern dari Al-Quran,
yaitu tafsiran yang sesuai dengan ide-ide yang dicetuskan gurunya. la selalu
menganjurkan kepada Muhammad Abduh supaya menulis tafsir modern tetapi
guru tidak sefaham dengan murid dalam hal ini. Karena selalu di desak
Muhammad Abduh akhirnya setuju untuk memberikan kuliah mengenai tafsir
Al-Quran di Al-Azhar. Kuliah-kuliah itu dimulai di tahun 1899 dan dihadiri oleh
Rasyid Rida. Keterangan-keterangan yang diberikan guru ia catat untuk
seterusnya disusun dalam bentuk karangan teratur. Apa yang ia tulis ia
serahkan selanjutnya kepada guru untuk diperiksa. Setelah mendapat
persetujuan karangan itu ia siarkan dalam Al-Manar. Dengan demikian
timbullah apa yang kemudian dikenal dengan Tafsir Al-Manar. Muhammad
Abduh memberikan kuliah-kuliah tafsir sampai ia meninggal di tahun 1905.
Setelah guru meninggal, murid meneruskan penulisan tafsir sesuai dengan jiwa
dan ide yang dicetuskan guru. Muhammad Abduh sempat memberikan tafsiran
sampai dengan ayat 125 dari surat Al-Nisa’ (jilid III dari Tafsir Al-Manar) dan
yang selanjutnya adalah tafsiran murid sendiri.

Rasyid Rida juga merasa perlunya dilaksanakan ide pembaharuan dalam
bidang pendidikan. Untuk itu ia melihat perlu ditambahkan ke dalam kurikulum

100



mata-mata pelajaran berikut : teologi, pendidikan moral, sosiologi, ilmu bumi,
sejarah, ekonomi, ilmu berhitung, ilmu kesehatan, bahasa-bahasa asing dan
ilmu mengatur rumah tangga (kesejahteraan keluarga) yaitu disamping fiqih,
tafsir, hadis dan lain-lain yang biasa diberikan dimadrasah-madrasah
tradisional.

Di ketika ia ingin membuka madrasah baru di tahun 1909, kepadanya
sampai keluhan-keluhan dari beberapa dunia Islam, di antaranya dari
Indonesia, tentang aktivitas missi Kristen di negara-negara itu. Untuk
menandingi aktivitas ini ia melihat perlu diadakan sekolah missi Islam.

Di tahun itu juga ia ke Istambul meminta sokongan dan bantuan tetapi
tidak berhasil. Usahanya di Cairo akhirnya berhasil, dan di tahun 1912 dapat
didirikan sekolah yang dimaksud dengan nama Madrasah Al-Da’'wah wa Al-
Irsyad.

Para lulusan akan dikirim ke berbagai dunia Islam yang memerlukan
bantuan mereka. Umur sekolah misi itu tidak panjang karena terpaksa ditutup
di waktu pecahnya Perang Dunia I.

Sewaktu masih di tanah airnya Rasyid Rida telah pernah memasuki
lapangan politik dan setelah pindah ke Mesir ia juga ingin meneruskan kegiatan
politiknya. Tetapi atas nasehat Muhammad Abduh, ia menjauhi lapangan
politik. Setelah gurunya meninggal dunia, barulah ia bermain politik. Di dalam
majalah Al-Manar ia mulai menulis dan membuat karangan-karangan yang
menentang pemerintah absolut Kerajaan Usmani. Selanjutnya juga tulisan-
tulisan yang menentang politik Inggeris dan Perancis untuk membahagi-bahagi
dunia Arab di bawah kekuasaan mereka masing-masing.

Untuk menggagalkan politik Inggeri dan Perancis itu, ia kunjungi
beberapa negara Arab guna menjelaskan bahaya politik kerjasama Arab dengan
Inggeris dan Perancis dalam usaha mereka menjatuhkan Kerajaan Usmani.
Usahanya dengan Raja Faisal di Hejaz gagal. Selanjutnya ia turut mainkan
peranan dalam konggres Suria dan dalam perundingan Arab dengan Inggeris.
Di Konfrensi Jenewa ia turut serta dalam anggota Delegasi Suria-Palestina.

Di masa tua, sungguhpun kesehatannya telah selalu terganggu, ia tidak
mau tinggal diam dan senantiasa aktif. Akhirnya ia meninggal dunia di bulan
Agustus 1935, sekembalinya dari mengantarkan Pangeran Su’ud ke kapal di
Suez.

101



Pemikiran-pemikiran pembaharuan yang dimajukan Rasyid Rida, tidak
banyak berbeda dengan ide-ide Muhammad Abduh dan Jamaluddin Al-Afghani.
la juga berpendapat bahwa umat Islam mundur karena tidak lagi menganut
ajaran-ajaran Islam yang sebenarnya. Pergantian umat Islam tentang ajaran-
ajaran agama salah dan perbuatan-perbuatan mereka telah menyeleweng dari
ajaran-ajaran Islam sebenarnya. Ke dalam Islam telah banyak masuk bid’ah
yang merugikan bagi perkembangan dan kemajuan umat. Di antara bid’ah itu
ialah pendapat bahwa dalam Islam terdapat ajaran kekuatan batin yang
membuat pemiliknya dapat memperoleh segala apa yang dikehendakinya,
sedang kebahagiaan di akhirat dan dunia diperoleh, demikian Rasyid Rida,8*
melalui hukum alam yang diciptakan Tuhan. Satu bid’ah lain yang mendapat
tantangan keras dari Rasyid Rida ialah ajaran Syekh-syekh tarekat tentang
tidak penting hidup duniawi, tentang tawakkal, dan tantang pujaan dan
kepatuhan berlebih-lebih pada syekh dan wali.

Umat harus dibawa kembali kepada ajaran Islam yang sebenarnya,
murni dari segala bid’ah yang mendatang itu. Islam murni itu sederhana sekali,
sederhana dalam beribadat dan sederhana dalam muamalat. Ibadat kelihatan
berat dan ruwet karena ke dalam hal-hal yang wajib dalam ibadat telah
ditambahkan hal-hal yang sunat ini terdapat perbedaan faham dan timbullah
kekacauan. Dalam soal muamalat, hanya dasar-dasar yang diberikan, seperti
keadilan, persamaan, pemerintahan syura. Perincian dan pelaksanaan dari
dasar-dasar ini diserahkan kepada umat untuk menentukannya. Hukum-
hukum fikih mengenai hidup kemasyarakatan, sungguhpun itu didasarkan atas
Al-Quran dan Hadis tidak boleh dianggap absolut dan tak dapat dirobah.
Hukum-hukum itu timbul sesuai dengan suasana tempat dan zaman ia timbul.

Terhadap sikap panatik yang terdapat di zamannya ia menganjurkan
supaya toleransi bermazhab di kehudupan. Dalam hal-hal dasarlah yang perlu
diperhitungkan kesamaan faham umat, tetapi dalam hal perincian dan bukan
dasar diberikan kemerdekaan bagi tiap orang untuk menjalankan mana yang
disetujuinya. Selanjutnya ia menganjurkan pembaharuan dalam bidang hukum
dan penyatuan mazhab hukum.

Sebagai telah disebut diatas, Rasyid Rida mengakui terdapatnya faham
fatalisme di kalangan umat Islam. Ia sefaham dengan koleganya, Abd Al-

84 Lihat Dr. L.A. Al-‘Adawi, Rasyid Rida, Al-Imam Al-Mujajid, Cairo, Maktabah Misr, tt,
hal. 154

102



Rahman Al-Kawakibi, bahwa salah satu dari sebab-sebab yang membawa
kepada kumunduran umat Islam ialah faham fatalisme (1) itu. Dan

selanjutnya salah satu sebab yang membawa masyarakat Eropa kepada
kemajuan ialah faham dinamika yang terdapat dikalangan mereka. Islam
sebenarnya mengandung ajaran dinamika. Orang Islam disuruh bersikap aktif.
Dinamika dan sikap aktif itu terkandung dalam kata Jihad, jihad dalam arti
berusaha keras, dan sedia memberoleh pengorbanan, harta bahkan juga jiwa
untuk mencapai tujuan perjuangan. Faham jihad inilah yang menyebabkan
umat Islam dizaman klasik dapat menguasai dunia.

Rasyid Rida, sebagai Muhammad Abduh, menghargai akal manusia,
sungguhpun penghargaannya terhadap akal tidak setinggi penghargaan yang
diberikan gurunya. Akal dapat d pakai terhadap ajaran-ajaran mengenai hidup
kemasyarakatan, tetapi tidak terhadap ibadat. Ijtihat dalam soal ibadat tidak
diperlukan lagi. Ijtthad diperlukan hanya untuk soal-soal hidup
kemasyarakatan. Terhadap ayat dan hadis yang mengandung arti tegas, ijtihad
tidak bisa dipakai lagi. Akal dapat dipergunakan terhadap ayat dan hadis yang
tidak mengandung arti tegas dan terhadap persoalan-persoalan yang tidak
tersebut dalam Al-Quran dan Hadist. Disinilah terletak dinamika Islam dalam
faham Rasyid Rida.

Sebagai Al-Afghani ia juga melihat perlunya dihidupkan kembali
kesatuan umat Islam. Salah satu sebab lain bagi kemunduran umat ialah
perpecahan yang terjadi di kalangan mereka. Kesatuan yang dimaksudnya
bukanlah kesatuan yang didasarkan atas kesatuan bahasa atu kesatuan bangsa,
tetapi kesatuan atas dasar keyakinan yang sama. Oleh karena itu, ia tidak setuju
dengan gerakan nasionalisme Turki yang dipelopori oleh Mustafa Kamil di
Mesir dan gerakan nasionalisme Turki yang dipelopori Turki Muda. Ia
menganggap bahwa faham nasionalisme bertentangan dengan ajaran
persaudaraan seluruh umat dalam Islam. Persaudaraan dalam Islam tidak kenal
pada perbedaan bahasa, perbedaan tanah air dan perbedaan bangsa.

Semua umat bersatu dibawah satu keyakinan, yaitu sistem moral dan
sistem pendidikan dan tunduk pada suatu sistem hukum. Hukum dan undang-
undang tidak dapat dijalankan tanpa kekuasaan pemerintah. Oleh karena itu
kesatuan umat perlu mengambil bentuk negara. Negara yang dianjurkan Rasyid
Rida ialah negara dalam bentuk kekhalifahan. Kepala Negara ialah Khalifah,
Khalifah, karena mempunyai kekuasaan legislatif harus mempunyai sifat

103



mujtahid. Tetapi dalam pada itu Khalifah tidak boleh bersifat absolut. Ulama
merupakan pembantu-pembantunya yang utama dalam soal memerintah umat.

Khalifah adalah mujtahid besar dan dibawah Khalifah serupa inilah
kemajuan dapat dicapai dan kesatuan umat dapat diwujudkan. Dalam kesatuan
ini termasuk segala golongan umat Islam. Seagai halnya dengan Jamaluddin Al-
Afghani tidak jelas bentuk kesatuan politik yang dimaksud Rasyid Rida.

Untuk mewujudkan kesatuan umat itu ia pada mulanya meletakkan
harapan pada Kerajaan Usmani, tetapi harapan itu hilang setelah Mustafa
Kamal berkuasa di Istambul dan kemudian menghapuskan sistem
pemerintahan Khalifah. Selanjutnya ia meletakkan harapan pada Kerajaan
Saudi Arabia setelah Raja Abd Al Aziz dapat merebut kekuasaan di
Semenanjung Arabia.

Peradaban modern menurut Rasyid Rida didasarkan atas kemajuan ilmu
pengetahuan dan teknologi. Ilmu pengetahuan dan teknologi tidak
bertentangan dengan Islam. Untuk kemajuan, umat Islam harus mau menerima
peradaban Barat yang ada. Bahkan ia melihat wajib bagi umat Islam
mempelajari ilmu pengetahuan dan teknologi modern itu. Umat Islam di Zaman
Klasik mencapai kemajuan karena mereka maju dalam bidang ilmu
pengetahuan. Barat maju karena mau mengambil ilmu pengetahuan yang
dikembangkan umat Islam itu. Dengan demikian mengambil ilmu pengetahuan
Barat modern sebenarnya berarti mengambil kembali ilmu pengetahuan yang
pernah dimiliki umat Islam.

Sungguhpun ide-ide yang dimajukan Rasyid Rida banyak persamaanya
dengan ide-ide Muhammad Abduh, antara murid dengan guru terdapat
perbedaan. Guru lebih liberal dari murid. Guru tidak mau terikat pada salah satu
aliran atau mazhab yang ada dalam Islam. Ketiga guru pernah dituduh
menganut aliran Mu’tazilah ia menentang tuduhan itu dengan keras. Ia telah
lepas dari aliran dan mazhab yang pernah dianutnya karena ingin bebas dalam
pemikiran. Pindah dari satu aliran ke aliran bukan berarti kebabasan, tetapi
terikat pada ikatan-ikatan baru. Rasyid Rida sebaliknya masih memegang
mazhab dan masih terikat pada pendapat-pendapat Ibn Hambal dan Ibn
Taimiyah. Gerakan Muhammad Abd Al-Wahab karena semazhab ia sokong
dengan kuat.

Perbedaan dengan sikap leberal ini mungkin timbul dari keadaan guru
lebih banyak mempunyai kontak dengan peradaban Barat dari pada murid.

104



guru pernah tinggal di Paris sedang murid hanya pernah mengunjungi Jenewa.
Guru pandai berbahasa Perancis dan banyak membaca buku-buku Barat.
Sedang murid sedikit sekali, atapun sama sekali tidak. Selanjutnya guru
mempunyai sahabat-sahabat dikalangan orang-orang Eropa dan murid tidak.

Perbedaan antara murid dan guru tersebut kelihatan, umpamanya
dalam faham-faham teologi. Dalam memberikan tafsiran terhadap ayat
anthropomorfhisme atau tajjasum. Muhammad Abduh lebih liberal dari Rasyid
Rida. Bagi guru ayat yang mengatakan bahwa Tuhan mempunyai wajah, tangan,
kursi dan lain-lain, harus diberi interpretasi, dalam arti harus dibaca apa yang
tersirat dan bukan yang tersurat. Dengan demikian yang dimaksud dengan
kuris Tuhan ialah pengetahuan Tuhan dan dengan takhta Tuhan ialah
kekuasaannya. Bagi Rasyid Rida kelihatannya takhta Tuhan masih mengandung
arti takhta, sungguhpun takhta Tuhan tidak sama dengan takhta manusia.

Perbedaan ini kelihatan juga di dalam Tafsir Al-Manar,85 ketika murid
memberi komentar terhadap uraian guru. Dalam mengupas soal balasan di
akhirat yang disebut dalam ayat 25 dari surat Al-Bagarah umpamanya,
Muhammad Abduh menekankan tafsiran filosofis. Tafsiran itu mengandung arti
bahwa balasan yang akan diterima bersifat rohani. Rasyid Rida dalam
komentarnya lebih menekankan balasan dalam bentuk jasmani dan bukan
dalam bentuk ronabhi.

7. Murid dan Pengikut Muhammad Abduh

Yang dimaksud dengan murid-murid ialah orang-orang yang sempat
bergaul dan belajar secara formal maupun informal pada Muhammad Abduh.
Pengikut-pengikut ialah orang yang tidak sempat menjadi murid pemimpin
pembaharuan itu, tetapi banyak dipengaruhi oleh ide-idenya.

Di antara murid-murid terdapat ulama-ulama Al-Azhar, seperti Al-
Syaikh Muhammad Bakhit, Al-Syaikh Mustafa Al-Maraghi dan Al-Syaikh Ali
Surur Al-Zankaluni, pengaran yang mementingkan soal agama, seperti
Muhammad Farid Wajdi dan Al-Syaikh Tantawi Jawhari, penulis-penulis yang
mementingkan soal kemasyarakatan, seperti Qasim Amin, pemimpin-
pemimpin olitik, seperti Sa’ad Zaghlul dan Ahmad Lutfi Al-Sayyid dan
sastrawan-sastrawan Arab, seperti Ahmad Taimur, Al-Sayyid Mustafa Lutfi Al
Manfaluti dan Muhammad Hafiz Ibrahim.

85 Lihat cetakan Cairo, Dar Al-Manar. 1954, jilid F, hal. 231 dan seterusnya

105



Di antara pengikut-pengikut terdapat Muhammad Husayn Haykal,
Mustafa Abd. Raziq, Taha Husain dan Ali Abd Al-Raziq.

Dibawah ini diberikan pemikiran dari beberapa murid dan pengikut
sekedar untuk melihat bagaimana perkembangan selanjutnya dari ide-ide yang
dicetuskan Muhammad Abdubh.

Al-Syaikh Mustafa Al-Maraghi disebut sebagai murid Muhammad Abduh
yang terbesar di kalangan orang-orang Al-Azhar. Atas usaha guru ia pada
mulanya diangkat menjadi Kepala Hakim Agama (s ) di Sudan dan

kemudian menjadi Syaikh Al-Azhar (1928-1930). Sewaktu memimpin Al-Azhar
ia berusaha meneruskan usaha guru untuk mengadakan pembaharuan-
pembaharuan di Universitas tersebut. Peraturan untuk itu telah dikeluarkan di
tahun 1930, tetapi ia mendapat tantangan kera dari kalangan-kalangan yang
anti pembaharuan. Akhirnya ia terpaksa melepaskan jabatan tertinggi Al-Azhar
yang dipeganginya itu.

Muhammad Farid Wajdi banyak membaca dan banyak mengarang untuk
membela Islam terhadap serangan-serangan dari luar. Salah satu bukunya yang
bernama Al-Madaniah wa Al-Islam (Peradaban Modern dan Islam) dan
didalamnya ia menjelaskan bahwa orang Barat menilai Islam dari praktek-
praktek umat Islam yang berada dibawah kekuasaan mereka. Apa yang
dipraktekkan umat Islam tidaklah memberi gambaran yang sebenarnya dari
Islam, karena dalam praktek itu terdapat bid’ah yang bertentangan dengan
ajaran-ajaran Islam yang sebenarnya, Islam yang tidak bertentangan dengan
peradaban modern. Menurut pendapatnya tidak satupun dari dasar-dasar
teori-teori ilmiah yang membawa kepada kemajuan umat manusia seperti
terdapat dalam peradaban modern, yang tidak merupakan ajaran dari Al-Quran
dan Hadist sendiri. Kenyataan ini menjadi argument kuat untuk membuktikan
kebenaran Islam.

Dalam uraian-uraian Farid Al-Wajdji, seperti tersebut di atas, Al-Hourani,
pengaran Arabic Thought in the Liberal Age, melihat bahwa murid telah pergi
jauh dari Muhammad Abduh. Kalau dalam pendapat guru “peradaban yang
sejati sesuai dengan ajaran-ajaran Islam” bagi murid keadaannya menjadi
terbalik, “Islam sejati sesuai dengan peradaban”,8¢ kalau bagi guru kriteria ialah
I[slam, bagi murid kriteria ialah peradaban.

86 Lihat 1. 162

106



Farid Wajdi juga mengarang ensiklopedia yang bernama Dairah Ma’rif
Al-Quran Al-Isyrin dan tersusunn dari sepuluh jilid. Menurut keterangan buku
itu ia karang tanpa bantuan orang lain. Ensiklopedia ini banyak mengandung
ide-ide modern.

Al-Syaikh Tantawi Jawhari menonjolkan ajaran Muhammad Abduh
tentang Sunatullah. Guru memang banyak menyebut sunatullah yang tidak
berobah-obah, hukum alam yang diciptakan Tuhan dan yang harus dipatuhi
alam dalam peredarannya. Murid banyak menulis tentang ilmu binatang dan
ilmu alam dalam buku-buku Al-Taj Al-Murassa’ bi Jawahir Al-Quran wa Al-‘Ulum,
(Mahkota yang dihiasi dengan permata-permata Al-Quran dan ilmu
pengetahuan) Jamal Al-‘Alam (Keindahan Alam) dan Al-Nizam wa Al-‘Alam
(Peraturan dan Alam).

Qasim Amin adalah seorang ahli huku dan belajar di Perancis dan
mempunyai hubungan persahabatan yang erat dengan Muhammad Abduh.
Menurut guru, wanita dalam Islam sebenarnya mempunyai kedudukan tinggi,
tetapi adat-istiadat yang berasal dari luar Islam merobah hal itu sehingga
wanita Islam akhirnya mempunyai kedudukan rendah dalam masyarakat.

Ide inilah yang dikupas Qasim Amin dalam bukunya Tahrir Al-Mar’ah
(Emansipasi Wanita). Menurut pendapatnya umat Islam mundur karena kaum
wanita, yang di Mesir merupakan setengah dari penduduk, tidak pernah
memperoleh pendidikan sekolah. Pendidikan wanita perlu bukan hanya agar
mereka dapat mengatur rumah tangga dengan baik, tetapi lebih dari itu untuk
dapat memberikan didikan dasar bagi anak-anak.

la menentang pilihan sepihak, yaitu dari pihak pria dalam soal
perkawinan. Menurut pendapatnya wanita harus diberi hak yang sama dengan
pria dalam memilih jodoh. Oleh karena itu, ia menurut supaya istri diberi hak
cerai. Sungguhpun poligami disebut dalam Al-Quran, ia berpendapat bahwa
[slam pada hakekatnya menganjurkan poligami.

Ide Qasim Amin yang banyak menimbulkan reaksi di zamannya ialah
pendapat bawa penutupan wajah wanita bukanlah ajaran Islam. Tidak terdapat
dalam Al-Quran dan Hadis ajaran yang mengatakan bahwa wajah wanita
merupakan aurat dan oleh karena itu harus ditutup. Penutupan wajah adalah
kebiasaan yang kemudian dianggap merupakan ajaran Islam. Demikian juga
soal pemisahan wanita dalam pergaulan, tidak terdapat dalam Al-Quran dan
Hadis. Penutupan wajah dan pemisahan wanita membawa kepada kedudukan

107



rendah dan menghambat kebebasan dan pengembangan daya-daya mereka
untuk mencapai kesempurnaan.

Dari berbagai pihak bertentangan kritik dan protes terhadap ide-ide
yang dimajukan Qasim Amin sehingga ia melihat perlu memberi jawaban yang
keluar dalam bentuk buku bernama Al-Mar’ah Al-Jadidah (Wanita Modern).
Dalam buku itu ia lebih kuat lagi mempertahankan kebebasan wanita.
Kebebasan wanita tidak dapat dipisahkan dari kebebasan anggota masyarakat
lainnya. Masyarakat terus berkembang dan kedudukan serta hak-hak wanita
harus turut berkembang sesuai dengan perkembangan masyarakat. Di Timur
wanita masih berada di bawah kekuasaan pria, tetapi di Barat sesuai dengan
perkembangan masyarakat, perkembangan wanita telah memperoleh
kebebasan dan perhargaan yang tinggi.

Barat memang telah mencapai peradaban yang tinggi, dan ini
didasarkan atas kemajuan ilmu pengetahuan. Peradaban yang didirikan umat
Islam di Zaman Klasik tidak didasarkan atas ilmu pengetahuan yang telah
berkembang, karena ilmu pengetahuan modern belum lahir di waktu itu.
Peradaban Islam yang lampau itu tidak dapat lagi dipakai sebagai model. Untuk
kemajuan, umat Islam seharusnya jangan lagi moneleh ke belakang, tetapi ke
depan dengan menempuh jalan yang telah ditempuh Barat yaitu ilmu
pengetahuan modern.

Disini terdapat perbedaan antara guru dan murid. Guru masih terikat
pada masa lampau dan memandang peradaban Islam di Zaman Klasik sebagai
contoh yang harus ditiru, murid telah mulai melepaskan diri dari ikatan masa
lampau dan lebih banyak menoleh ke depan. Disanalah terletak beradaban
Islam baru yang dasarnya berbeda dengan dasar peradaban Islam Klasik. Kalau
Rasyid Rida tidak seliberal guru, Qasim Amin sebaliknya melampau guru dalam
keliberalan.

Sa’ad Zaghlul, sama dengan Muhammad Abduh, berasal dari lingkungan
desa yang belum kenal pada sekolah modern. Sebagai anak-anak desa lainnya
ia mendapat didikan pertama di Madrasah tradisional dan kemudian pergi
melanjutkan pelajaran di Al-Azhar pada tahun 1871. Di Cairo ia segera menjadi
murid Jamaluddin Al-Afghani dan Muhammad Abduh. Dalam kegiatan-kegiatan
politik yang dijalankan Jamaluddin Al-Afghani dan Muhammad Abduh ia turut
serta dan pernah ditangkap.

108



Setelah Muhammad Abduh kembali dari pembuangan ia menjadi murid
dan pengikutnya yang setia. Guru pernah mengangkatnya sebagai pembantu
dalam memimpin majjalah resmi Mesir Al-Waqa’ Al-Misriah. Sa’ad Zaghlul juga
pernah bekerja sebagai pengacara dan hakim. Untuk memperdalam
pengetahuannya tentang hukum ia memasuki Perguruan Tinggi Hukum
Perancis di Cairo.

Kemudian ia tertarik kembali pada soal-soal politik dan mulai
menggabungkan diri dengan kalangan-kalangan politik di Mesir. Namanya
mulai dikenal dan pada tahun 1896, ia kawin dengan putri Perdana MenteMesir
yang ada pada waktu itu.

Karirnya dalam politik meningkat, ketika ia diangkat menjadi Menteri
Pendidikan. Tiada berapa lama kemudian dia dipindahkan untuk memimpin
kementerian yang lebih penting, yaitu Kementerian Kehakiman. Dalam
pemilihan 1913, ia mencalonkan diri dan memperoleh kemenangan dalam
pemilihan itu. Ia diangkat menjadi Wakil Ketua DPR. Dimasa Perang Dunia I
kegiatan DPR dihentikn dan kegiatan politik Sa’ad Zaghlul berhenti buat
sementara.

Tujuan politik murid Muhammad Abdubh ini, ialah mewujudkan ide guru,
yaitu membatasi kekuasaan otokrasi Khedewi (Sultan Mesir dan melepaskan
Mesir dari kekuasaan Inggeris. Dari semenjak Napoleon menginjakkan kaki di
Mesir, Inggeris telh menaruh perhatin besar terhadap negeri ini. Perhatian ini
kemudian diambil bentuk turut campur dalam soal-soal pemerintah Mesir. Dan
untuk membela kepentingannya di daerah ini, Inggeris di tahu 1882,
menduduki Mesir. Dengan demikian Mesir kehilangan kemerdekaan.

Sasaran politk utama dari Sa’ad Zaghlul bukan lagi pemerintahan
Khadewi, tetapi kekuasaan Inggeris di Mesir. Tujuan utamanya ialah
kemerdekaan Mesir. Kesempatan untuk memperbincangkan soal kemerdekaan
ini di forum internasional timbul sehabisnya Perang Dunia I, yaitu di Kofrensi
Perdamaian Paris. Golongan Za’ad Zaghlul memutuskan untuk mengirim wakil
ke Konferensi itu. Sebagai Ketua Delegasi diangkat Sa’ad Zaghlul sendiri. Tetapi
Inggeris tidak mengizinkan Delegasi pergi, kegelisahan serta kekacauan timbul
dan Sa’ad Zaghlul ditangkap. Tetapi kerusuhan serta kekacauan bertabah dan
akhirnya ia dibebaskan dan dibolehkan pergi memimpin Delegasi ke Paris.

Dalam pada itu Inggeris memutkan pula mengirim Missi guna
menyelidiki keadaan di Mesir, tetapi diboikot atas usaha dan pengaruh

109



pengikut-pengikut Sa’ad Zaghlul. Missi tepaksa kembali ke Inggeris dan
terpaksa mengadakan perundingan dengan Sa’ad Zaghlul, yang pada waktu itu
masih berada di Eropa. Perundingan tidak membawa hasil, dan perlawanan
terhadap Inggeris di Mesir bertambah ketas. Inggeris pada akhirnya melihat
lebih baik tuntutan Mesir dikabulkan dan di tahun 1922, negeri ini memperoleh
kemerdekaannya. Sa’ad Zaghlul membentuk partai politik yang diberi nama
Partai Wafd. Pengaruh partai ini pada masyarakat Mesir kuat dan Sa’ad Zaghlul
diangkat sebagai Perdana Menteri.

Dalam sejarah modern Sa’ad Zaghlul dipandang sebagai pemimpin
nasional, yang berhasil memperjuangkan kemerdekaan Mesir. Faham
nasionalismenya, sesuai dengan pendapat Al-Tahtawi dan Muhammad Abduh,
mengambil tanah air sebagai dasar. Yang diperjuangkannya ialah nasionalisme
Mesir dan bukan nasionalisme Arab. Faham agama sebagai dasar kesatuan
politik telah mulai ditinggalkan. Loyalitas kepada agama telah mendapat
saingan dari loyalitas kepada tanah air.

Untuk kemjuan Mesir, pembaharuan dalam pendidikan dan bidang
hukum perlu diadakan. Pendidikan mesti terbuka bagi semua orang, termasuk
fakir miskin. Jumlah sekolah ia perbanyak Bahasa Inggeris sebagai bahasa
pengantar secara berangsur ia tukar dengan Bahasa Arab. Dalam bidang hukum
ia dirikan Perguruan Tinggi Haki Agama. Tujuan perguruan ini ialah
memberikan pendidikan modern bagi calon-calon hakim agama. Sebagai
gurunya ia juga menentang pemerintahan absolut dan oleh karena itu ia tidak
disenangi ole kalangan Khedewi. la menghendaki pemerintahan demokratis,
yang harus berusaha mewujudkan kesejahteraan bagi seluruh rakyat, baik
Islam, maupun Kresten dan Yahudi. Perbedaan agama tidak lagi menjadi
persoalan yang prinsipal.

Lutfi Al-Sayyid, seperti Muhammad Abduh dan Sa’ad Zaghlul juga
berasal dari daerah pedesaan Mesir tetapi setelah memasuki madrasah
tradisional pindah ke Cairo belajar pada sekolah modern. Di tahun 1889, ia
meneruskan pelajaran pada Perguruan Tinggi Hukum. Di Cairo ia masuk ke
dalam lingkungan teman dan murid Muhammad Abduh. Ia banyak membaca
buku karangan filosof Barat.

Yang berkesan ke dalam jiawanya dari pembacaan buku-buku Barat itu
ialah ide kemerdekaan dan kebebasan, kebebasan dalam berfikir dan
memerdekakan dalam hidup kemasyarakatan dan ikatan-ikatan politik yang

110



berlebih-lebihan. Negara yang menjadi idamannya ialah negara yang bercorak
liberal. Negara yang dipimpin oleh seorang Raja yang absolut ia tentang. Dalam
negara mesti ada kebebasan mengeluarkan pendapat baik dalam tulisan
maupun secara lisan. Negara berkeewajiban menegakkan keadilan, memelihara
ketertiban umum dan membela warga negara terhadap serangan dari luar.
Hanya untuk keperluan tiga hal ini, hak dan kebebasan warga negara dapat
dibatasi.

Ide ini timbul sebagai tantangan terhadap pemerintahan absolut yang
sejak lama terdapat di Mesir. Pemerintahan absolut itulah yang merusak jiwa
dan moral rakyat Mesir, jiwa lewah selalu patuh dan suka memuja orang yang
berkuasa. Dengan demikian hubungan antara penguasa dan rakyat menjadi
hubungan tuan dengan budak. Kesatuan nasional, sebagai akibat, menjadi
lemah.

Kemerdekaan individu erat hubungannya dengan kemerdekaan negara.
Dalam negara yang dijajah, kemerdekaan individu tidak ada. Lutfi Al-Sayyid
juga menganut faham nasionalisme, dan nasionalismenya ialah nasionalisme
Mesir. Mesir dalam pendapatnya bukanlah bahagian dari dunia Arab.
Nasionalisme Mesirnya mencakup semua orang yang menerima Mesir sebagai
tanah air, jadi bukan penduduk Mesir saja, bahkan juga orang-orang pendatang
dari Eropa dan dunia Arab. Tetapi pendapatnya tidak dirangkap dengan
loyalitas kepada tanah airnya yang semula.

Untuk memperoleh kemerdekaan, Lutfi Al-Sayyid berpendapat bahwa
jalannya bukanlah menentang Inggeris, tetapi bekerja sama dengan Inggeris.
Mesir masih terlalu lemah untuk melawan kekuasaan yang begitu kasar.
Kemerdekaan akan diperoleh secara berangsur-angsur. Jalan ini lebih aman
bagi Mesir. Mesir harus terlebih dahulu memperkuat diri dengan
memperkembangkan perindustrian, memperbaiki ekonomi dan meningkatkan
pendidikan.

Berlainan dengan guru, murid sudah jarang mengingatkan diri kepada
agama dalam memajukkan pemikiran-pemikiran tentang pembaharuan.
Pendidikan yang berlainanlah kelihatannya yang menimbulkan perbedaan
sikap antara murid dan guru. Tetapi bagaimanapun Lutfi Al-Sayyid tidak
seluruhnya melepaskan diri dari ikatan agama.

Ali Abd, Al-Raziq adalah putra dari seorang sahabat Muhammad Abduh
tetapi karena masih kecil tidak sempat menjadi muridnya. Setelah selesai dari

111



pelajaran di Al-Azhar, Ali Abd Al-Raziq meneruskan studi di Oxford. Di sana ia
banyak membaca dan mempelajari ide-ide Barat.

Soal yang hangat di zaman Ali Abd Al-Raziq adalah persoalan khilafah
yang telah dihapuskan Mustafa Kamal di tahun 1924. Tindangan pemimpin
Turki ini menimbulkan kehebohan di dunia Islam, karena sistem Kkhilafah
dianggap merupakan ajaran dasar dan karena itu penghapusannya
bertentangan dengan Islam.

Ali Abd, Al-Raziq mempunyai pendapat lain yang ia jelaskan dalam buku
Al-Islam wa Usul Al-Hukm (Islam dan Ketatanegaraan). Menurut pendapatnya
sistem pemerintahan tidak singgung-singgung oleh Al-Quran dan Hadis. Oleh
karena itu dalam ajaran Islam tidak terdapat ketentuan-ketentuan tugas
kerasulan dan dalam missi beliau tidak termasuk pembentukan negara.

Sistem khalifah timbul sebagai perkembangan yang seharusnya dari
sejarah Islam. Nabi meninggal dunia dan dengan wafatnya beliau mestilah ada
yang menggantikan beliau dalam mengurus soal umat. Dengan jalan
demikianlah Abu Bakar muncul sebagai khalifah atau mengganti beliau. Abu
Bakar sebenarnya tidak mempunyai tugas keagamaan. Beliau hanyalah kepala
negara dan bukan kepala agama. Begitu pula Umar, Usman dan Ali.

Soal corak dan bentuk negara bukanlah soal agama tetapi soal duniawi
dan diserahkan kepada akal manusia untuk menentukannya. Oleh karena itu
tindakan Mustafa Kamal dalam menghapuskan khalifah dari sistem Kerajaan
Usmani bukanlah suatu tindakan yang bertentangan dengan ajaran Islam.

Pendapat liberal yang dimajukan Ali Abd. Al-Raziq ini mendapat kritik
dan tantangan keras dari berbagai golongan umat Islam yang ada pada waktu
itu. Rasyid Rida, murid yang terdekat dengan Muhammad Abduh,
mempertahankan sistem khalifah dan memandang pendapat Ali Abd, Al-Raziq
itu akan memperlemah umat Islam.

Tantangan yang terkeras datang dari Al-Azhar. Dalam rapat Majlis
Ulama Besar yang dihadiri oleh anggota-anggotanya diputuskan bahwa buku
itu mengandung pendapat yang bertentangan dengan ajaran Islam. Pendapat
yang demikian tidak mungkin keluar dari seorang Islam, apalagi dari seorang
ulama. Ali Abd, Al-Raziq tak dapat diakui lagi sebagai seorang ulama, dan
namanya dihapus dari daftar Al-Azhar. Selanjutnya ia dipecat pula dari jabatan
hakim agama yang dipegangnya.

112



Taha Husain, juga berasal dari keluarga petani dan dimasa kecil
mendapat penyakit yang membuat ia kehilangan penglihatan untuk selamanya.
Setelah selesai dari madrasah di desa ia dikirim ke Al-Azhar untuk meneruskan
pelajaran. Di sini ia bertemu dengan ide-ide Muhammad Abduh dan murid-
muridnya, terutama Lutfi Al-Sayyid. Selanjutnya ia belajar bahasa Perancis,
mengikuti kuliah-kuliah di Universitas Cairo dan kemudian pergi ke Paris.
Disana ia belajar empat tahun dan kawin dengan putri Perancis,

Sekembalinya di Cairo di tahun 1919, ia bekerja sebagai dosen di
Universitas Cairo dan Universitas Alexandria. Sungguhpun kehilangan
penglihatan, ia pernah menjadi Menteri Pendidikan Mesir di tahun lima
puluhan.

la banyak mengarang, terutama dalam bidang sastra Arab. Ia
berpendapat bahwa sebahaian besar dari sastra Arab Jahiliah seperti yang
terdapat dalam buku-buku, bukanlah sebenarnya sastra Arab Jahiliah, tetapi
karangan-karangan yang timbul di zaman sesudah Islam. Hanya sebahagian
kecil dari apa yang disebut sastra Jahiliah itu benar-benar otentik. Karangan-
karangan yang tidak asli itu timbul dan dikatakan berasal dari penyair-penyair
kenamaan dari zaman Jahiliah, untuk keperluan politik dan untuk memperkuat
argumen-argumen yang dimakukan oleh ahli tata-bahasa Arab, para teologi,
ahli hadis dan ahli tafsir. Pendapat ini ia uraikan dalam buku Fi Al-Adab Al-]Jahili,
di tahun 1925.

Taha Husain mendapat kritik dan tangan keras, karena ide itu
menghancurkan dasar keyakinan pada keorisinilan syair Jahiliah, dan kalau
diterapkan pada hal-hal yang langsung bersangkutan dengan soal agama, akan
merusak keyakinan orang terhadap Islam. Tidak mengherankan kalau Rasyid
Rida menganggap ide itu telah membuat Taha Husain keluar dari Islam dan
akan mempunyai effek yang negatif terhadap mahasiswa-mahasiswa Mesir.
Kalangan-kalangan di Universitas Cairo menuntut supaya Taha Husain
dikeluarkan, dan untuk mengatasi kehebohan yang timbul buku itu akhirnya
disita. Pengarangnya sendiri dibawa ke depan pengadilan, tetapi perkaranya
didep. Sekarang, telah puluhan tahun lewat dan pemikiran umat Islam telah
lebih liberal dari di masa yang silam, buku Taha Husain yang disita itu, dan
demikian juga buku Qasim Amin dan buku Ali Abd. Raziq, yang kedua-duanya
juga menimbulkan kehebohan pada waktu itu, telah dapat di beli di toko-toko
buku Mesir dan dibaca dengan bebas.

113



Taha Husain ingin supaya Mesir maju dan modern seperti Eropa. la
berpendapat bahwa untuk itu Mesir mesti mengikuti jejak Eropa. Dan soal ini
mudah bagi Mesir, karena Mesir pada hakekatnya bukanlah negara Timur,
tetapi bahagian dari negara Barat. Mesir adalah bahagian dari Barat, karena
peradabannya adalah peradaban yang didasarkan atas falsafat Yunani dan
sistem hukum Romawi, dan bukan atas peradaban India dan Cina. Baginya di
dunia dan dua peradaban, peradaban Barat dan peradaban Timur. Mesir tidak
termasuk dalam peradaban yang berasal dari Timur. Muhammad Ali dengan
membawa ide-ide dan teknik modern ke Mesir, telah memperkuat lagi ikatan
yang ada antara Mesir dan Eropa.

Dunia Barat maju, karena mereka disana telah sanggup melepaskan
peradaban dari ikatan agama mereka. Karena peradaban itu tidak didasarkan
atas agama Kristen, bahkan terlepas dari padanya, maka umat Islam akan
mudah dapat mengambil peradaban Barat Modern dan membawanya ke dunia
[slam. Sebelumnya umat Islam juga telah memasukkan unsur-unsur Yunani dan
Persia ke dalam Islam. Dengan mengambil peradaban Barat tanpa agamanya,
umat Islam akan dapat menuju kemajuan dan kehidupan modern. Umat Islam
mundur, karena penjajahan Turki yang membawa pada penghancuran
peradaban Islam. Sama dengan Muhammad Abduh ia berpendapat bahwa
faktor pemerintah Turkilah yang membawa pada kemunduran umat Islam.

Taha Husain juga menganut faham nasionalisme Mesir. Dalam kesatuan
nasional ini ia melihat Islam mempunyai peranan penting. Oleh karena itu ia
berpendapat supaya Islam diajarkan di sekolah-sekolah sebagai agama
nasional. Tetapi dalam pada itu bahasa Arab juga mempunyai kedudukan
penting dalam pemikirannya. Bahasa Arab telah menjadi bahasa orang Mesir
dan Mesir adalah pusatkebudayaan Arab modern. Dari Cairolah kebudayaan
baru itu meluas ke dunia Arab lainnya.

Taha Husain, serta murid-murid dan pengikut-pengikut Muhammad
Abduh lainnya, tidak melepaskan diri dari ikatan agama, tetapi sebahagianm
terutama yang berpendidikan Barat, mentrapkan ide-ide guru tentang ajaran
dasar dan bukan dasar, secara liberal, sehingga timbullah pendapat-pendapat
yang kelihatannya bertentangan dengan Islam. Untuk masa sepuluh tahun yang
lalu ide-ide itu terlalu baru, dan payah dapat diterima. Untuk masa kini ide-ide
itu tidak terlalu bari lagi dan sudah dapat diterima dalam kalangan umat Islam.

114



D. GERAKAN MODERNIS DI TURKI

1. Pembaharuan Sultan Mahmud 11

Mahmud II dilahirkan pada tanggal 20 Juli 1785 M. Ia adalah seorang
Sultan di Keajaan Usmani (Turki). Mahmud II diangkat menjadi Sultan pada
tahun 1808 dan meninggal pada tanggal 1 Juli 1939.87

Pada awal masa kesultanannya, Mahmud II disibukkan dengan
peperangan melawan Serbia (Persia) dan bangsa Greek (Yunani). Akhirnya,
peperangan dapat diakhiri pada tahun 1812 dan kekuasaan otonom daerah
dapat ia perkecil, kecuali kekuasaan Muhammad Ali Pasya di Mesir dan satu
daerah otonomi lainnya di Eropa.

Ketika kedudukannya di pusat pemerintahan Kerjaan Usmani semakin
mantap, Sultan Mahmud Il memandang telah tiba saatnya untuk mengadakan
usaha-usaha pembaharuan. Memasuki orde pembaharuan yang telah dicita-
citakan, langkah pertama yang menarik perhatiannya adalah bidang
kemiliteran.

Maka pada tahun 1826, ia membentuk suatu korp tentara baru yang
diasuh oleh pelatih-pelatih yang dikirim oleh Muhammad Ali Pasya dari Mesir.
la menjauhi pemakaian pelatih-pelatih Eropa atau Kristen yang dimasa lampau
terdapat tantangan dari pihak-pihak yang tidak setuju dengan pembaharuan.

Perwira-perwira tinggi Yenisseri menyetujui pembentukan korp baru
itu, tetapi perwira-perwira bawahan mengambil sikap menolak. Beberapa hari
sebelum korp baru itu mengadakan parade. Yenisseri berontak. Dengan
mendapat restu dari Mufti Kerajaan Usmani, Sultan memberi perintah untuk
mengepung Yenisseri yang sedang berontak dan memukuli garnisun dengan
meriam.

Pertumpahan darah terjadi dan lebih kurang seribu Yenisseri mati
terbunuh. Tempat-tempat mereka berkumpul dihancurkan dan penyokong-
penyokong mereka dari golongan sipil di tangkap. Tarekat Bakhtasyi, sebagai
tarekat yang banyak mempunyai anggotanya dari kalangan Yenisseri
dibubakan. Kemudian Yenisseri sendiri dihapuskan.

Dengan hilangnya Yenisseri, golongan ulama yang anti pembaharuan,
menjadi lemah kekuatannya. Sokongan dari Yenisseri dan Tarekat Bekhtasyi

87 Grolier Academic Encyclopedia, M. 13, Grolier International, America, 1983. halaman. 65

115



tiada lagi. Sokongan dari penduduk Ibukota, yang selama ini dapat diperoleh
melalui Yenisseri dan Bekhtasyi, tidak mudah lagi dapat dibangkitkan. Usaha-
usaha pembaharuan di Kerajaan Usmani abad ke-19, mulai berjalan dengan
lancar.88

Sekalipun Mahmud II pernah mendapat pendidikan secara tradisional
dalam pengetahuan agama, pengetahuan pemerintah, pengetahuan sejarah dan
sastra Arab, Turki, dan Persia, namun ia dikenal sebagai sultan yang tidak mau
terikat oleh tradisi. Oleh karena itu, ia tidak segan-segan melanggar adat
kebiasaan lama Sultan-Sultan Kerjaan Usmani sebelumnya.

Pada umumnya para Sultan Mahmud sebelum Mahmud II, sering
menganggap diri mereka lebih tinggi dan tidak selayaknya bergaul dengan
rakyatnya. Maka mereka kerap mengasingkan diri dan mempercayakan
persoalan rakyat kepada bawahan-bawahannya. Karena itu, pembesar-
pembesar kerajaan pun tidak berani duduk disaat menghadap kepada Sultan.

Terhadap tradisi demikian, Mahmud II mengambil sikap demokrasi
dengan melanggar tradisi aritokrasi tersebut. Mahmud II bila muncul di muka
rakyatnya berbicara seperti pada upacara-upacara resmi kerajaan.

la membiasakan para pembesar kerajaan dan orang yang menghadap
kepadanya untuk duduk bersamanya. Pakaian-pakaian kerajaan ditentukan
untuk Sultan dan pakaian kebesaran lainnya ia ganti dengan pakaian yang lebih
sederhana. Ciri-ciri kebesaran dihilangkan. Selain itu, rakyat biasa dianjurkan
untuk melepaskan pakaian tradisionalnya dan diganti dengan pakaian modern
Barat. Dengan pakaian tersebut, perbedaan status sosial yang kelihatan
mencolok pada pakaian tradisional dapat dihilangkan.

Selanjutnya, ia membatasi kekuasaan-kekuasaan luar biasa yang
menurut tradisi dimiliki oleh penguasa-penguasa Usmani. Kekuasaan Pasya
untuk Gubernur untuk menjatuhkan hukuman mati dengan isyarat tangan
dihapuskan. Hukuman bunuh untukk masa selanjutnya hanya dapat
dikeluarkan oleh hakim. Penyitaan Negara terhadap harta orang yang dibuang
atau dihukum mati juga ia ditiadakan. Kekuasaan kepala-kepala feodal untuk
mengangkat pengganti dengan sekehendak hati juga dihilangkan.

Sultan Mahmud II juga mengadakan perubahan dalam organisasi
pemerintah Kerajaan Usmani. Menurut tradisi, Kerajaan Usmani dikepalai oleh

88 Prof. Dr. Harun Nasution, Pembaharuan dalam Islam, Bulan Bintang, Jakarta. halaman 90.

116



seorang Sultan yang mempunyai kekuasaan temporal atau duniawi dan
kekuasaan spiritual atau rohani. Sebagai penguasa ia memiliki gelar Khalifah.
Dengan demikian, Raja Usmani mempunyai dua bentuk kekuasaan, kekuasaan
pemerintah Negara dan kekuasaan menyiarkan dan membela Islam.

Sebagai pengganti tidak langsung dari Nabi Muhammad SAW. Kedua
kekuasaan ini dipandang datang kepada Sultan dari Tuhan. Semua rakyat harus
tunduk padanya. Sultan bersifat absolute dalam menjalankan pemerintahan
Kerajaan Usmani dan rakyat tak mempunyai suara dalam soal ini. Rakyat tak
dapat meminta pertanggungjawaban dari Sultan, karena ia hanya
bertanggungjawab kepada Tuhan. Tuhan adalah suatu zat yang bersifat
immateri, tak dapat dilihat, dan yang tak kelihatan selalu dilupakan. Dengan
demikian, rasa tanggung jawab kepada Tuhan dalam memerintah umat hilang
pula dari diri Sultan.

Dalam melaksanakan kedua kekuasaan diatas, Sultan dibantu oleh
kedua pegawai tinggi, Sadrazam untuk urusan pemerintahan dan Syeikh Al-
Islam untuk urusan keagamaan. Keduanya tak mempunyai suara dalam soal
pemerintahan dan hanya melaksanakan perintah Sultan. Di kala Sultan
berhalangan atau berpergian, ia digantikan oleh Sadrazan dalam menjalankan
tugas pemerintahan. Sebagai wakil Sultan, Sadrazam mempunyai kekuasaan
yang besar sekali.

Kedudukan Sadrazam sebagai pelaksana tuggal dihapuskan oleh Sultan
Mahmud II dan sebagai gantinya ia mengangkat jataban Perdana Menteri yang
membawahi Menteri-menteri untuk Dalam Negeri, Luar Negeri, Keuangan dan
Pendidikan. Departemen-departemen yang mereka kepalai mempunyai
kedudukan semiotonom. Perdana Menteri merupakan penghubung antara para
Menteri dengan Sultan. Kekuasaannya sudah jauh berkurang dari kekuasaan
Sadrazam.

Kekuasaan judukatif yang semula berada di tangan Sadrazam
dipindahkan ke tangan Syaikh Al-Islam. Tetapi dalam sistem baru ini, disamping
hukum syariat, ada pula hokum sekuler. Yang terletak dibawah kekuasaan
Syaikh Al-Islam hanya hokum syariat. Hokum sekuler ia serahkan kepada
Dewan Perancang Hukum untuk mengaturnya.8?

89 Ibid,, halaman 93.

117



Kemudian pada tahun 1838 dikeluarkan hukum tentang kewajiban-
kewajiban para hakim dan para pegawai Kerajaan beserta prosedur yang harus
dijalankan terhadap para hakim dan para pegawai Kerajaan yang melalaikan
beberapa kewajiban. Bagi mereka yang melakukan korupsi maka telah
ditentukan hukumannya.

Dalam sejarah Kerajaan Usmani, Sultan Mahmud Il merupakan Sultan
Usmani yang pertama kali dengan tegas membedakan antara urusan yang
berkaitan dengan agama dan urusan dunia. Urusan agama diatur dengan
syariat, sedangkan urusan dunia diatur bukan dengan syariat. Dalam
perkembangan selanjutnya muncul hukum sekuler disamping hukum syariat.

Disamping bidang militer, Sultan Mahmud II juga mengadakan
perubahan penting dalam bidang pendidikan. Sebagaimana halnya di dunia
[slam lainnya dizaman itu, madrasah merupakan satu-satunya lembaga
pendidikan umum yang diandalkan di daerah Kerajaan Usmani.

Untuk itulah, Sultan Mahmud II mengadakan perubahan kurikulum
madrasah dengan menambahkan pengetahuan-pengetahuan umum
kedalamnya. Namun, karena sudah terbiasa dengan kurikulum Islam pada
waktu itu. Hal tersebut sulit dilakukan. Madrasah tradisional tatap berjalan,
tetapi disampingnya Sultan mendirikan dua sekolah pengetahuan umum
Mekteb-1 Maarif (Sekolah Pengetahuan Umum) dan Mekteb-I Ulum-u Edebiye
(Sekolah Sastra). Siswa untuk kedua sekolah itu dipilih dari lulusan madrasah
yang bermutu tinggi.

Di kedua sekolah itu diajarkan bahasa Perancis, ilmu bumi, ilmu ukur.
Sejarah dan ilmu politik di samping bahasa Arab. Sekolah Pengetahuan Umum
mendidik siswa untuk menjadi pegawai-pegawai administrasi, sedang sekolah
sastra menyediakan penerjemahan-penerjemahan untuk keperluan
pemerintah. Beberapa tokok pembaharuan di masa berikutnya merupakan
lulusan dari sekolah ini.

Tak lama sesudah itu, Sultan Mahmud II mendirikan Sekolah Militer,
Sekolah Tekhnik, Sekolah Kedokteran, dan sekolah Pembedahan. Lulusan
Madrasah banyak meneruskan pelajaran di sekolah-sekolah ini. Pada tahun
1838, Sekolah Kedokteran dan Sekolah Pembedahan digabungkan menjadi satu
dengan nama Dar-ul Ulum-u Hikemiye ve Mekteb-I Tibbiye-i Sahana. Bahasa
pengantar yang dipakai di Sekolah Kedokteran dalam bentuk baru ini ialah
Perancis. Pengetahuan kedokteran dalam bahasa Turki belum ada dan

118



penerjemahan dari bahasa Perancis ke dalam bahasa Turki memerlukan waktu
lama, sedangkan para siswa telah memahami bahasa Perancis.

Di Sekolah Kedokteran itu tidak hanya mendapat buku tentang ilmu-
ilmu kedokteran, tetapi juga tentang ilmu alam, filsafat, dan sebagainya.
Dengan membaca buku-buku tersebut, siswa memperoleh ide-ide modern yang
berasal dari Barat. Lambat laun, mereka dipengaruhi oleh paham-paham Barat
itu. Paham qada dan qadar serta paham kehendak mutlak Tuhan yang berlaku
diwaktu itu, bertentangan dengan tujuan kedokteran. Menurut paham fatalism,
segala sesuatu adalah kehendak mutlak Tuhan dan mengadakan perubahan
terhadap yang telah ditentukan itu berarti menentang kehendak mutlak Tuhan.
Orang ditimpa penyakit, adalah kehendak tuhan dan mengobati orang sakit
dengan maksud menghilangkan penyakit yang dikehendaki Tuhan berarti
menentang kehendak Tuhan. Sistem karantina pada waktu itu berdasarkan atas
paham ini, mendapat tantangan dari golongan ulama. Demikian juga suntikan
cacar. Siswa-siswa yang telah membaca buku-buku Barat dan mengenal ide
hukum alam serta paham kebebasan manusia dalam kehendak dan perbuatan,
mulai meninggalkan pahak fatalism tradisional itu. Hal ini mengejutkan para
ulama Turki pada abad ke -19.

Selain mendirikan sekolah, Sultan Mahmud II juga mengirim siswa-
siswa ke Eropa, yang setelah kembali ke tanah air mereka mempunyai
pengaruh dalam penyebaran ide-ide baru di Kerajaan Usmani.

Pembaharuan-pembaruan yang dilakukan Sultan Mahmud II mulai
kelihatan berhasil. Dalam bidang militer terbentuk korp baru yang lebih
tangguh. Sedangkan bidang pendidikan melahirkan beberapa perubahan.
Banyak beredar buku-buku karya para intelektual dalam bahasa Turki yang
membuat tentang ide-ide modern Barat. Selain itu, pada tahun 1831 Sultan
Mahmud Il mengeluarkan surat kabar resmi yaitu Tukvimi Bekayi. Banyaknya
buku dan majalah beredar, sangat menguntungkan pembaharuan yang sedang
dilakukan oleh Sultan Mahmud II, karena para pembacanya dapat menerima
informasi lebih banyak

Pembaharuan-pembaharuan di Kerajaan Usmani (Turki) terus
berlangsung dengan dipelopori oleh Sultan Mahmud II. Pembaharuan-
pembaharuan Sultan Mahmud II oleh para penerusnya dijadikan dasar
pemikiran dalam rangka usaha-usaha pembaharuan di Turki pada masa
selanjutnya.

119



2. Pembaharuan Tanzimat, Usmani Muda, dan Turki Muda
a. Tanzimat

Tanzimat berasal dari bahasa Arab artinya mengatur, meyusun dan
memperbaiki. Karena pada zamanitu banyak diadakan peraturan dan undang-
undang baru, maka pembaharuan yang diadakan zaman tersebut merupakan
kelanjutan dari usaha-usaha yang dilakukan Mahmud II yang disebut
“Tanzamat”.

Setelah Mahmud II meninggal, muncul pembaharuan-pembaharuan
lainnya di Kerajaan Usmani. Salah satu pemuka yang paling utama dari
pembaharu Tanzimat adalah Mustafa Rasyid Pasya. Ia lahir pada tahun 1800 di
Istambul. [a mendalami ilmu pengetahuan agama atau umum melalui
madrasah.

Kemudian pemerintah mengangkatnya sebagai pegawai Negara.
Karirnya terus menanjak hingga akhirnya Mustafa Rasyid Pasya dikirim oleh
pemerintah sebagai Duta Besar di Paris (Perancis) pada tahun 1834. Selama
berada di negeri Parancis, Mustafa Rasyid Pasya mendalami bahasa Perancis
hingga ia menguasainya. Selain itu, ia juga mempelajari ide-ide baru yang
digelar oleh Gerakan Revolusi Perancis. la mendapat banyak kesempatan untuk
mengenal ide-ide pembaharuan di Negara-negara Eropa ketika ia dikirim oleh
Kerajaan Usmani sebagai Duta Besar di beberapa Negara Eropa lainnya.

Kemudian setelah beberapa waktu berada dinegara lain, karena
dipandang mengetahui seluk beluk Negara dan bangsa lain, Mustafa Rasyid
Pasya diangkat sebagai Menteri Luar Negeri dan selanjutnya menduduki
jabatan Perdana Menteri.

Seperti Mustafa Rasyid Pasya, Mustafa Sami’ juga pernah berkunjung ke
Eropa. Mustafa Sami’ merupakan pemikir yang juga mempunyai pengaruh pada
pembaharuan di zaman Tanzimat. Menurut pendapatnya, kemajuan Eropa
disebabkan oleh kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi.

Penyebab lain kemajuan itu juga terdapat dalam toleransi beragama dan
kemampuan orang Eropa melepaskan diri dari ikatan-ikatan agama. Disamping
itu, hubungan peradaban Eropa baru dan peradaban lamanya yang tidak
terputus dan pendidikan universal bagi pria dan wanita, sehingga pada
umumnya orang di Eropa pandai membaca dan menulis.

120



Seorang pemuka Tanzimat lain yang pemikirannya tentang berbagai
pembaharuan lebih banyak diketahui adalah Mehmed Sadik Rifat Pasya (1807-
1856). Setelah selesai dari pendidikan madrasah, ia melanjutkan pelajaran di
Sekolah Sastra, yang khusus dadakan untuk calon-calon pegawai istana. Ia cepat
meningkat dalam jabatan yang dipeganginya. Di tahun 1834, ia diangkat
menjadi Pembantu Meneteri Luar Negeri. Tiga tahun kemudian, ia dikirim
sebagai Duta Besar ke Wina. Kemudian menjadi Menteri Luar Negeri, dan
selanjutnya Menteri Keuangan. Untuk pelaksanaan pembaharuan diadakan
Dewan Tanzimat, dan dia pernah menjadi ketua dari Dewan itu.

Dalam mengadakan pembaharuan. Mehmed Sadik Pasya mempunyai
beberapa pokok pemikiran. Menurut Mehmed Sadik Pasya bahwa peradaban
dan kemajuan modern Barat dapat diwujudkan dengan adanya suasana damai
dan aman serta hubungan baik antara Negara-negara Eropa. Kemakmuran
suatu Negara bergantung kepada kemakmuran rakyatnya. Adapun
kemakmuran rakyat dapat diperoleh apabila kekuatan absolute dihilangkan,
karena dibawah pemerintahan yang sewenang-wenang rakyat tidak merasa
aman dan tentram. Kalau hal itu dibiarkan, dapat menyebabkan rakyat tidak
dapat bekerja dengan giat. Orang akan lebih mementingkan kepentingan
pribadi dari pada kepentingan umum. Dampak dari semua ini akan
menurunkan produktivitas yang pada gilirannya akan menyebabkan jatuhnya
Negara.

Usaha-usaha yang harus dilakukan adalah membuat undang-undang
dan peraturan yang mengatur kekuasaan Sultan dan Pembesar-pembesar
Negara serta rakyatnya. Semua harus tunduk kepada undang-undang dan
peraturan. Dengan demikian, penguasa tidak boleh bersikap sewenang-wenang
kerena kesewenang-wenangan dapat menimbulkan rasa permusuhan antara
kalangan rakyat dengan pemerintah.

Ide-ide yang dicetuhskan Sadik Rifat pada zaman itu benar-benar baru
pertama kali ada pada zaman feodal itu, orang tidak kenal pada peraturan,
hukum, hak dan kebebasan. Pada waktu itu petani lebih banyak menjadi budak
bagi tuan tanah dan rakyat merupakan budak bagi Sultan.

Pemikiran Sadik Rifat sejalan dengan pemikiran Mustafa Rasyid Pasya,
yang pada waktu itu menjabat sebagai Menteri Luar Negeri. Atas pengaruhnya
berhasil dilakukan langkah pertama menciptakan undang-undang dan

121



peraturan. Pada tahun 1838, Abdul Majid, Sultan yang menggantikan Mahmud
II, mengeluarkan Piagam Gulhane.

Piagam itu menjelaskan bahwa pada masa permulaan Kerajaan Usmani,
syariat dan undang-undang Negara dipatuhi, sehingga Kerajaan menjadi besar
dan kuat dan rakyat hidup dalam kemakmuran. Tetapi pada masa seratus lima
puluh tahun terakhir, syariat dan undang-undang tak diperhatikan lagi. Sebagai
akibatnya, kemakmuran rakyat hilang berganti dengan kemiskinan dan
kebesaran Negara lenyap berganti dengan kelemahan.

Oleh karena itu, perlulah diadakan perubahan-perubahan yang
membawa pada pemerintahan yang baik.

Dasar-dasar untuk perubahan itu adalah :

1) Terjaminnya ketentraman hidup, harta dan kehormatan warga Negara.
2) Peraturan mengenai pemungutan pajak.
3) Peraturan mengenai kewajiban dan lamanya dinas militer.

Dengan sadar piagam itulah, pembaharuan-pembaharuan pada berbagai
aspek kehidupan dalam Kerajaan Usmani terus dilakukan. Salah satu isi
pembaharuan yang sering ditonjolkan oleh para pembaharu adalah dalam
aspek hukum. Maka Dewan Hukum yang pernah dibuat oleh Sultan Mahmud II
ditambah anggotanya dan diberi wewenang untuk membuat undang-undang.
Undang-undang yang disahkan dikodifikasikan sebagai sumber hukum di
samping syariat yang bersumber dari agama. Dari situlah tersusun beberapa
peraturan hukum dalam setiap aspek kegiatan masyarakat, seperti undang-
undang perniagaan, undang-undang pidana dan sebagainya. Selain itu, untuk
melaksanakan dan menegakkan hukum didirikanlah mahkamah-mahkamah
baru dalam berbagai urusan.

Dalam bidang pemerintahan, pembaharuan diadakan dengan mengajak
rakyat memberikan pendapat tentang soal-soal Negara dan administrasi.
Wakil-wakil rakyat dari daerah-daerah diundang dating ke Istambul pada
tahun 1845. Karena merupakan hal baru bagi rakyat, system masyawarah
dalam sial kenegaraan tidak dapat berjalan dengan baik. Sebagai gantinya,
Sultan mengirim uturan-utusan ke daerah-daerah untuk meninjau keadaan dan
pendapat daerah tentang usaha pembaharuan yang sedang dijalankan. Laporan
mereka dipakai Pemerintah Pusat sebagai pegangan untuk usaha-usaha
pembaharuan selanjutnya.

122



Pembaharuan dalam lapangan keuangan diadakan dengan mendirikan
Bank Usmani pada tahun 1840. Mata uang lama ditarik dari peredaran dan
diganti dengan mata uang baru dengan memakai sistem desimal.

Pendidikan umum dilepaskan dari kekuasaan kaum ulama dan
diserahkan kepada Kementerian Pendidikan yang dibentuk pada pada tahun
1847. Disamping pembangunan sekolah-sekolah menengah, dirancang pula
pembentukan Universitas, tetapi tidak berhasil. Sistem pendidikan menengah
Barat mulai memasuki masyarakat Kerajaan Usmani abad ke-19.

Pada tahun 1856 diumumkan lagi suatu pigam baru Hatta-i Humayun,
yang lebih banyak mengandung pembaharuan terhadap kedudukan orang
Eropa yang berada di bawah kekuasaan Kerajaan Usmani. Ini tidak
mengherankan, karena Piagam Humayun sebenarnya diadakan atas desakan
Negara-negara Eropa pada Kerajaan Usmani yang pada waktu dalam keadaan
lemah dan selalu mengalami kekalahan dalam peperangan. Negara-mehara
Eropa berniat menjamin keutuhan Kerajaan Usmani jika kerajaan tersebut
bersedia memberikan hak-hak yang sama pada rakyat yang bukan beragama
Islam dan bukan berasal dari Turki, terutama bangsa Eropa, sehingga antara
mereka dan rakyat Islam Turki tidak ada perbedaan lagi.

Dalam piagam baru ini dijelaskan bahwa masyarakat Kristen atau
golongan selain Islam diperbolehkan mengadakan pembaharuan-
pembaharuan yang diperlukan. Selain, mereka diizinkan mendirikan rumah-
rumah peribadahan, sekolah-sekolah dan tempat-tempat penting lainnya.

Kebebasan beragama dijamin bagi setiap rakyat, perbedaan-perbedaan
bahasa, bangsa dihapuskan, dan semua rakyat tanpa kecuali dapat menjadi
pegawai Kerajaan Usmani.

Pembaharuan-pembaharuan lain yang terkandung dalam Piagam
Humayun antara lain pengadaan anggaran belanja tahunan negaran,
pembukaan bank-bank asing, pemasukan kapital Eropa dalam Kerajaan
Usmani, pengadaan undang-undang dagang, penghapusan hukum bunuh
terhadap orang yang keluar dari Islam, dan pemasukan anggota-anggota bukan
Islam ke dalam Dewan Hukum.

Dalam pada itu telah pula dibentuk Majelis Agung Pembaharuan untuk
mengurus usaha-usaha pembaharuan yang diadakan.

Pembaharuan sesudah pengumuman Piagam Humayun dipimpin oleh
Ali Pasya (1815-1869), keduanya adalah murid Mustafa Rasyid Pasya. Ali Pasya,

123



sebagaimana halnya dengan Rasyid Pasya, menjadi pegawai Istana dan
kemudian karirnya cepat meningkat sehingga ia dikirim sebagai Duta Besar ke
London pada tahun 1840. Sebelum itu, ia telah ucap kali menjadi staf
perwakilan Kerajaan Usmani di berbagai Negara Eropa. Pada tahun 1852, ia
meninggalkan Rasyid Pasya sebagai Perdana Menteri.

Fuad Pasya adalah keluaran dari Sekolah Kedokteran yang didirikan
Sultan Mahmud II. Selanjutnya dia juga selalu dikirim ke Eropa untuk bekerja
pada perwakilan-perwakilan Kerajaan Usmani yang ada disana. Pada tahun
1852, ia diangkat oleh Ali Pasya sebagai Menteri Luar Negeri.

Dibawah pimpinan mereka adakan penyempurnaan dalam hukum
pidana, hukum dagang, dan hukum maritim. Sebagai sumber untuk
pembaharuan dalam bidang hukum ini dipakai hukum Perancis. Pembaharuan
dilakukan pula dalam hak milik tanah. Sistem Feodalisme telah mulai
dihapuskan pada zaman Sultan Mahmud II. Hak memiliki dan hak memakai
tanah diatur. Petani yang dahulu merupakan budak bagi tuan tanah, menurut
peraturan baru dapat memiliki tanah dengan hak menjual atau mewariskannya
kemudian.

Selanjutnya pada tahun 1867 dikeluarkanlah undang-undang yang
memberi hak kepada orang asing untuk memiliki tanah di Kerajaan Usmani.
Pada tahun itu juga didirikan Mahkamah Agung.

Dalam bidang pendidikan, dibentuk pembukaan Sekolah Galatasaray
pada tahun 1868. Disini diberikan pendidikan umum dalam bahasa Perancis.
Disekolah ini, siswa Islam dan bukan Islam duduk berdampingan. Sebelum
masing-masing golongan agama mempunyai sekolah tersendiri. Sekolah
Galatasaray mempunyai peranan dalam menghasilkan pemimpin-pemimpin
pembaharuan untuk masa selanjutnya di Turki.

Pembaharuan yang dijalankan pada zaman Tanzimat tidak seluruhnya
mendapat penghargaan, bahkan mendapat kritik dari kaum intelegensia
Kerajaan Usmani yang pada waktu itu. Kritik yang banyak diajukan terhadap
pembaharuan Tanzimat berkisar sekitar hal-hal berikut :

Baik pada piagam Gulhane maupun Humayun yang menjadi dasar
pembaharuan Tanzimat mengandung unsur paham sekularisme. Oleh karena
itu, pembaharuan yang dilakukan membawa sekularisasi dalam berbagai
institusi kemasyarakatan, terutama dalam bidang hukum. Misalnya Piagam
Gulhane menyatakan penghargaan tinggi pada syariat, tetapi sekaligus

124



mengakui perlunya ditiadakan sistem hukum baru. Sedangkan hukum baru
yang disusun banyak diwanai oleh hukum Barat, seperti dalam hukum pidana
dan perniagaan. Dalam hal menegakkan hukum juga telah didirikan
mahkamah-mahkamah yang bersifat sekuler, disamping mahkamah-
mahkamabh syariat yang telah ada sebelumnya.

Oleh sebab itu, tidak heran kalau timbul kecaman bahwa syariat tidak
dihargai lagi bahkan terkadang dilanggar. Sedangkan hukum baru itu tidak
dapat dikatakan hukum Islam, tetapi bukan pula hukum Barat. Hukum Barat
merupakan hukum yang tidak efektif untuk mengatur masyarakat Kerajaan
Usmani.

Kritik juga ditujukan kepada pemuda-pemuda Tanzimat yang
mengambil sikap pro Barat. Sikap pro Barat yang dianut oleh para pemuda
Tanzimat membuka pintu bagi masuknya pengaruh dan campur tangannya
Negara-negara Barat dalam hal intern Kerajaan Usmani. Hal demikian
berpengaruh negative yang akhirnya menyebabkan jatuhnya kekuatan
ekonomi Negara ini.

Dengan pembaharuan yang dilakukan Tanzimat, kekuasaan Sultan
bertambah besar, hal ini didasarkna bahwa setelah Sultan Mahmud II
menghancurkan Yenisseri, maka tidak ada kekuasaan yang dapat mengadakan
kontrol terhadap kekuasaan absolut Sultan tidak ada. Pada hal keberadaan
Yenisseri mempunyai pengikut yang tidak sedikit dikalangan masyarakat.
Mereka dapat berfungsi sebagai oposisi, namun jika mereka tidak ada, Sultan
dapat memerintah secara absolut.

b. Usmani Muda

Sebagaimana telah disebutkan bahwa pembaharuan Sultan Mahmud II
dan Tanzimat telah mengadakan pembaharuan dalam beberapa bidang,
diantaranya bidang pendidikan. Pengiriman siswa-siswa untuk melanjutkan
belajar di Eropa menumbuhkan generasi yang mempunyai karakter tersendiri.
Setelah pulang ke negerinya mereka memperkenalkan ide-ide Barat untuk
pembaharuan.

Kemudian mereka mempunyai pengaruh dan pendukung dalam
meneruskan pembaharuan yang menginginkan dihapusnya kekuasaan absolut
Sultan. Mereka dan pengikutnya termasuk golongan intelegensia Kerajaan
Usmani yang lebih dikenal dengan nama Usmani Muda.

125



Pada awalnya Usmani Muda merupakan suatu perkumpulan rahasia
yang berdiri tahun 1865, yang bertujuan menghapus pemerintahan absolut
Kerajaan Usmani dan menggantinya dengan pemerintahan hukum atau
konstitusional.

Pada saat itu yang menjadi Perdana Menteri adalah Ali Pasya, salah satu
murid Mustafa Rasyid Pasya. Namun, Ali Pasya tidak menentang kekuasaan
absolut Sultan Abdul Aziz ( 1861-1876), bahkan ikut menekan orang-orang
yang menentang kekuasaan absolut Sultan. Golongan Usmani Muda. Jadi
sekalipun mereka sama-sama murid Mustafa Rasyid Pasya, namun diantara
mereka terdapat rasa permusuhan.

Oleh karena itu, setelah rahasia Usmani Muda terbuka maka pumuka-
pemukanya lari ke Eropa dan disanalah mereka memperoleh nama Usmani
Muda. Hal ini terjadi pada tahun 1867, hingga akhirnya sebagian dari mereka
kembali ke Istambul setelah Perdana Menteri Ali Pasya meninggal dunia.

Salah satu pemikir Usmani Muda adalah Ziya Pasya (1825-1880),
seorang anak pegawai Kantor Cukai di Istambul. Setelah menyelesaikan
pelajaran pada Sekolah Suleymaniye yang didirikan Sultan Mahmud II, ia
diangkat menjadi pegawai pemerintah dalam usia yang sangat muda. Pada
tahun 1854, atas usaha Mustafa Rasyid Pasya, ia diterima menjadi salah satu
Sekretaris Sultan. Untuk keperluan tugas baru ini, ia mulai mempelajari bahasa
Perancis, sehingga ia dapat menguasainya dan dapat menerjemahkan buku-
buku perancis ke dalam bahasa Turki. Permusuhannya dengan Ali Pasya,
membuatia terpaksa pergi ke Eropa pada tahun 1967 dan tinggal disana selama
lima tahun.

Menurut pemikirannya agar digolongkan dalam kumpulan Negara-
negara yang maju, Kerajaan Usmani, harus memakai sistem konstitusional.
Negara Eropa dikatan sebagai Negara maju karena disana tidak terdapat lagi
pemerintahan absolut, kecuali di Rusia. Bahkan, Rusiapun mulai mengarah
pada pemerintahan konstitusional. Karena Kerajaan Usmani termasuk dalam
keluarga-keluarga Eropa, sudah selayaknya bila Kerajaan Usmani mempunyai
sistem pemerintahan yang sama dengan seluruh Eropa.

Dalam sistem pemerintahan Kkonstitusional harus ada Dewan
Perwakilan Rakyat keberadaan Dewan serupa ini oleh pihak Istana
dikhawatirkan akan menghancurkan kekuasaan Sultan. Zia mengajukan hadits
“Perbedaan pendapat dikalangan umatku merupakan rahmat dari Tuhan”,

126



sebagai alasan diperlukan adanya Dewan Perwakilan Rakyat, dimana
perbedaan untuk kepentingan umat seluruhnya.

Dalam mengadakan pembaharuan, Zia tidak setuju bila meniru Barat
dalam segala hal. Sebagian orang yang kuat berjiwa Islam, ia menentang
pendapat yang tersiar pada waktu itu, yaitu Islam merupakan penghalang bagi
kemajuan.

Pemikir terkemuka dari Usmani Muda adalah Namik Kemal (1840-
1888). Ia berasal dari keluarga golongan atas sehingga orang tuanya sanggup
menyediakan pendidikan khusus baginya dirumah. Disamping pelajaran
bahasa Arab dan Persia, dia juga diajarkan bahasa Perancis. Dalam umur
belasan tahun, ia diangkat menjadi pegawai di Kantor Penerjemahan dan
kemudian dipindahkan menjadi pegawai di Istana Sultan.

la cepat terpengaruh oleh Ibrahim Sinasi (1826-1871) seorang
sastrawan kenamaan yang pernah belajar di Perancis dan dikenal sebagai orang
yang banyak dipengaruhi oleh ide-ide Barat. Di dalam tulisan-tulisan Sinasi
banyak terdapat kata-kata hak rakat, kebebasan dalam mengutarakan
pendapat, ide-ide liberal, pendapat umum, kesadaran nasional, pemerintahan
konstitusional, dan sebagainya. Pada tahun 1861 ia menerbitkan surat kabar
bernama Tasvir-i Efkar, yang banyak mempengaruhi kebangkitan intelektual di
Kerajaan Usmani abad ke-19.

Sebagaimana Zia Pasya, Namik Kemal juga mempunyai jiwa Islam yang
kuat. Menurut pemikirannnya, ide-ide Barat tidak harus diterima begitu saja,
tetapi harus disesuaikan dengan ajaran-ajaran Islam. Sebagai golongan
pembaharu. Namik Pasya juga mengkritik pembaharuan yang dilakukan
golongan Tanzimat. Menurut pandangannya bahwa dalam pembaharuan
mereka ajaran-ajaran Islam kurang diperhatikan dan model pembaharuannya
terlalu banyak menggunakan insitutsi-institusi social Barat yang belum tentu
sesuai dengan kebutuhan masyarakat Islam atau rakyat Kerajaan Usmani.

Menurut pemikirannya, penyebab kemunduran Kerajaan Usmani,
terletak pada keadaan ekonomi dan politik yang tidak baik. Jalan pertama yang
harus di tempuh untuk mengatasi persoalan-persoalan ekonomi dan politik
jalah pembaharuan sistem pemerintahan absolut menjadi pemerintahan
konstutisional. Walaupun ada Piagam Humayun, keduanya belum merupakan
konstitusi yang mengandung pemisahan antara kekuasaan eksekutif, legislatif,
dan yudikatif.

127



Berbicara tentang politik, Naik Kemal berpendapat bahwa rakyat,
sebagai warga Negara, mempunyai hak-hak politik yang harus dihormati dan
dilindungi Negara. Kedaulatan terletak di tangan rakyat seluruhnya, dan tidak
terletak ditangan orang lain. Di atas kedaulatan rakyat, tidak ada kedaulatan
manusiawi yang lebih tinggi.

Negara yang baik adalah yang memakai kedaulatan rakyat sebagai
pondasi. Di samping itu, juga menjamin hak-hak rakyat. Pelaksanaan
kedaulatan tidak mungkin dijalankan oleh rakyat seluruhnya. Oleh karena itu,
diperlukan adanya sistem perwakilan. Wakil-wakil yang dipilih itulah yang
akan memegang kedaulatan rakyat. Pemilihan dapat dilakukan melalui
berbagai cari. Yang dikehendaki Namik Kemal adalah pemerintahan demokrasi.
Pemerintahan ini menurut pendapatnya tidak bertentangan dengan ajaran
Islam. Negara Islam yang dibentuk dan dipimpin oleh empat Khalifah besar,
sebenarnya mempunyai corak demokrasi. Sistem baiah yang terdapat dalam
pemerintahan khalifah pada hakikatnya merupakan kedaulatan rakyat. Melalui
baiah, rakyat menyatakan persetujuan mereka atas pengangkatan khalifah
baru. Dengan demikian, baiah merupakan kontrak social pula dan kontrak yang
terjadi antara rakyat dan khalifah dapat dibatalkan jika khalifah mengabaikan
kewajiban-kewajibannya sebagai Kepala Negara.

Di dalam Islam ada ajaran yang disebut dengan al-masalahh al ammah
yang merupakan maslahat umum. Khalifah tidak boleh mengambil sikap atau
tindakan yang bertentangan dengan maslahat umum. Maslahat umum
merupakan suatu bentuk dari pendapat umum. Khalifah harus selalu
memperhatikan dan menghormati pendapat umum.

Dalam mengurus Negara, Khalifah selanjutnya tidak boleh melanggar
syariat. Dengan demikian syariat merupakan kontitusi yang harus dipatuhi
oleh Kepala Negara.

Lebih lanjut lagi, musyawarah adalah dasar penting dalam soal
pemerintahan dalam Islam. Sistem musyawarah ini memperkuat corak
demokrasi pemerintahan Islam. Pembuat hukum dalam Islam ialah kaum
ulama, sedangkan yang melaksanakan hukum adalah pemerintah. Dengan
demikian dalam Islam sebenarnya terdapat pemisahan antara kekuasaan
legislatif dan kekuasaan eksekutif.

Dengan argumen-argumen tersebut, Namik Kemal menjelaskan bahwa
model pemerintahan konstitusional bukan merupakan perbuatan bid’ah

128



menurut Islam. Karena dalam Pemerintahan Kerajaan Usmani, jika sikap
otokrasinya dihapus merupakan pemerintahan yang setiap kaum ulama
diberikan kekuasaan memegang legislatif kepada para ulama, kekuasan
eksekutif dipegang oleh Sltan dan para Menteri, sedangkan kekuasaan kontrol
dilakukan oleh Yenisseri sebagai angkatan atau rakyat bersenjata.

Dalam hal konstitusi yang ingin diterapkan dalam pemerintahan
Kerajaan Usmani, Namik Kemal cenderung mengambil konstitusi Perancis
sebagai model yang pantas dipakai. Sebagai langkah lanjutan ia menganjurkan
untuk dibentuk tiga majelis dalam pemerintahan Kerajaan Usmani yaitu :
Mejelis Negara, Mejelis Nasional, dan Senat.

Majelis Negara bertugas merancang undang-undang dan Majelis
Nasional membuat undang-undang atas dasar rencana yang diusulkan oleh
Majelis Negara. Sedangkan Senat bertugas sebagai perantara antara kekuasaan
legislatif dan kekuasaan eksekutif dengan jalur undang-undang dasar dan
prinsip kebebasan rakyat. Selain itu, senat bertugas mengesahkan Perudang-
undangan Negara yang telah dibuat Majelis Nasipnal atau usulan Majelis
Negara.

Pemikiran Namik Kemal mengenai tanah air adalah bahwa tanah air
adalah seluruh daerah Kerajaan Usmani. [a merasa perlu diadakan persatuan
seluruh umat Islam di bawah pimpinan Kerajaan Usmani, sebagai Negara Islam
yang paling besar di waktu itu. Persatuan yang dicita-citakan adalah bentuk
Pan-Islam.

Kemudian pada tahun 1876 disusunlah Undang-Undang Dasar dari
Kerajaan Usmani yang didasari ide-ide Namik Kemal. Orang dari pemerintahan
yang mendukung dan berdiri di belakang pengadaan konstitusi itu adalah
Midhat Pasya (1822-1883), anak seorang Hakim Agama. Dalam usia belasan
tahun ia menjadi pegawai di Biro Perdana Menteri. Pada tahun 1858, ia diberi
cuti untuk berkunjung selama enam bulan ke Eropa. Kemudian ia diangkat
beberapa kali sebagai Gubernur di berbagai daerah. Dalam jabatan ini, ia
menunjukkan kecakupan yang luas biasa. Pada tahun 1872, ia diangkat oleh
Sultan Abdul Aziz menjadi Perdana Menteri, tetapi karena selalu berontak
dengan kekuasaan absolut Sultan, ia diberhentikan beberapa bula kemudian.

Keadaan ekonomi Negara bertambah buruk, banyak terjadi demontrasi
dan huru hara, pada tanggal 30 Mei 1876, Sultan Abdul Aziz dijatuhkan atas
dasar fatwa yang dikeluarkan Syeikh Al-Islam Kerajaan Usmani. Sebagai

129



gantinya diangkat Murad V, yang mempunyai hubungan baik dengan golongan
Usmani Muda. Namik Kemal dipanggil kembali dari pembuangan dan beberapa
pemuka Usmani diangkat menjadi Menteri. Midhat Pasya juga mendapat
kedudukan sebagai Menteri.

Sultan Murad V, sebelum memegang jabatan tersebut berada dalam
pengasingan. [a diasingkan oleh Sultan Abdul Aziz setelah rahasia hubungannya
dengan Usmani Muda terbongkar. Hidup dalam pengasingan itu membuat
mentalnya lemah. Beban pekerjaan Sultan yang dipikulinya membuat jiwanya
bertambah lemah dan beberapa bulan setelah menjadi Sultan, ia terpaksa
dijatuhkan dari kekuasaannya dengan alasan sakit mental.

Sebagai gantinya dicalonkan saudaranya Abdul Hamid yaitu Midhat.
Midhat Pasya telah berjumpa dengan Abdul Hamid dan berhasil memperoleh
kesepakatan untuk menyokong usaha Usmani Muda untuk mengadakan
Konstitusi bagi Kerajaan Usmani. Pada taggal 3 Agustus 1867, Abdul Hamid
dinobatkan sebagai Sultan dan tiga bulan kemudian, Midhat Pasya diangkat
menjadi Perdana Menteri.

Dalam hal pengadaan konstitusi, antara Sultan Abdul Hamid dan Usmani
tidak terdapat perbedaan paham. Tentang hak-hak dari kekuasaan pemerintah
dan hak-hak serta kekuasaan Parlemen. Terdapat Perselisihan Paham antara
mereka, Abdul hamid sebagai Sultan, sudah tentu mempertahankan hak-hak
serta kekuasaan Sultan dan Pemerintahan sebanyak mungkin, sedangkan
Midhat Pasya dan Usmani Muda berusaha memperkecil hak-hak serta
kekuasaan Badan Eksekutif dan memberikan hak-hak serta kekuasaan yang
luas kepada Badan Legislatif.

Tantangan terhadap konstitusi datang pula dari pihak Syeikh Al-Islam
dan Pembesar Istana. Menurut mereka rakyat Kerajaan Usmani belum siap
untuk menerima sistem pemerintahan konstitusional. Rakyat masih dalam
kegelapan dan belum mempunyai pendidikan yang cukup untuk
mempergunakan kebebasan yang diberikan kepadanya. Rakyat yang masih
rendah sekali tingkat kecerdasannya, kalau diberi kebebasan, akan
menimbulkan anarki. Menurut Syeikh Al-Islam bagaimana rakyat yang masih
bodoh, demikian Syeikh Al-Islam bertanya, dapat dibawa musyawarah?
Kerajaan Usmani hanya bisa diatur dengan ajaran Syariat.

Dalam pada itu, golongan Usmani Muda, karena masih terikat pada
paham-paham kenegaraan dalam Islam, memakai term-term Islam dalam

130



menggambarkan paham-paham kenegaraan Barat. Term musyawarah,
umpamanya, dipakai untuk perwakilan rakyat, syariat untuk konstitusi dan
baiah untuk kedaulatan rakyat. Golongan ulama setuju dan tidak menentang
musyawarah, syariat dan baiah, sehingga mereka dianggap tidak menentang
sistem pemerintahan konstitusional. Tetapi antara mereka sebenarnya
terdapat perbedaan paham, yaitu golongan ulama memahami term-term itu
dalam pengertian yang terdapat dalam Islam, sedangkan golongan Usmani
Muda menggunakan pengertian Barat.

Oleh karena itu konstitusi yang tersusun bukanlah konstitusi yang
diinginkan oleh masing-masing pihak, tetapi bersifat semi otokrasi. Konstitusi
ini pada tanggal 23 Desember 1876 ditanda tangani oleh Sultan Abdul Hamid.
Dalam konstitusi tersebut dinyatakan bahwa kedaulatan terletak di tangan
rakyat, seperti yang dicita-citakan oleh golongan Usmani Muda dan terdapat
pada paham kenegaraan Barat. Pasal 4 konstitusi tersebut mengatakan bahwa
Sultan mempunyai sifat suci dan tidak bertanggungjawab atas perbuatannya.
Hak-hak Sultan diatur menurut Undang-Undang Pasal 7 konstitusi tersebut
antara lain :

1) Mengangkat dan memberhentikan menteri-menteri.

2) Mengadakan perjanjian internasional.

3) Mengumumkan perang.

4) Mengadakan perjanjian damai dengan Negara-negara lain
5) Membubarkan parlemen.

Kemudian dinyatakan dalam pasal 54, bahwa rancangan undang-
undang baru dapat menjadi undang-undang jika disetujui oleh Sultan. Lebih
lanjut menurut pasal 113 menyatakan bahwa Sultan berkuasa untuk
mengumumkan keadaan darurat jika hal demikian dipandangnya perlu.
Menurut pasal tersebut, Sultan juga mempunyai kekuasaan untuk menangkap
dan mengasingkan orang-orang yang dianggap membahayakan ketentraman
dan keamanan Negara.

Dari sini nyatalah bahwa Sultan masih mempunyai kekuasaan yang
terlalu besar. Pembatasan kekuasaan Usmani Muda tidak banyak membawa
hasil. Banyak pasal yang terdapat dalam konstitusi yang disahkan menjadi
undang-undang dasar 1876 berupa peraturan yang tidak tegas. Disamping itu,
sebagian pasal konstitusi tersebut justru menekan golongan Usmani Muda.

131



Pasal 113 betul-betul merupakan pukulan berat bagi Usmani Muda.
Dengan memakai pasal inilah Sultan Abdul Hamid beberapa tahun kemudian
menangkap Midhat Pasya dan beberapa temannya dan mengirimkannya ke
tempat pengasingan. Pemuka-pemuka Usmani Muda menentang
dimasukkannya pasal ini ke dalam Undang-Undang Dasar, tetapi Sultan Abdul
Hamid mempertahankannya sebagai syarat agar konstitusi itu diterima dan
diumumkan.

Pembentukan sistem Kabinet yang tidak lagi bertanggung jawab kepada
Sultan, tetapi kepada Parlemen, sebagaimana diinginkan Usmani Muda juga
tidak berhasil. Pasal 27 hanya menyebutkan bahwa Perdana Menteri dan
Syaikh Al-Islam dilantik oleh Sultan sendiri. Menteri-menteri lain diangkat oleh
Sultan. Dengan demikian, sistem Kabinet sebenarnya tidak ada, dan Perdana
Menteri hanya mempunyai kedudukan primus inter pares. Menteri-menteri
tetap memegang posnya masing-masing, selama masih mendapat kepercayaan
Sultan.  Parlemen dapat memanggil Menteri untuk meminta
pertanggungjawabannya, tetapi Menteri dapat mengirim wakil sebagai ganti,
atau dapat menunda kehadirannya di depan Parlemen dalam masa yang tidak
tertentu.

Parlemen terdiri atas tiga majelis yaitu Senat, Dewan Perwakilan Rakyat
dan Dewan Nasional. Anggota Dewan Nasional dipilih, tetapi anggota Senat
diangkat oleh Sultan untuk seumur hidup. Hak memajukan rencana undang-
undang hanya terletak di tangan Perdana Menteri dan dapat diajukan ke
Parlemen, kalau telah mendapat persetujuan Sultan. Dengan demikian, rencana
undang-undang yang tidak disetujui Sultan, tidak pernah bisa menjadi undang-
undang. Di samping itu, Sultan mempunyai hak veto terhadap undang-undang
yang dibuat Parlemen. Jelas kiranya bahwa Parlemen yang disusun menurut
Konstitusi 1876 itu bukanlah salah satu badan legislatif dalam arti sebenarnya,
tetapi lebih dekat merupakan dewan pertimbangan. Jangankan untuk membuat
undang-undang, untuk menjatuhkan pemerintahpun Parlemen tidak
mempunyai hak.

Dalam sistem serupa ini sudah tentu, bahwa keterpisahan antara
kekuasaan legislatif, kekuasaan eksekutif dan kekuasaan yudikatif tidak ada.
Konstitusi 1876 memang tak menyinggung soal trias politica.

Konstitusi 1876 telah diumumkan dan dengan demikian Usmani Muda
berhasil dalam cita-cita dan usaha mengadakan Undang-Undang Dasar bagi

132



Kerajaan Usmani. Namun, mereka tidak berhasil dalam membatasi kekuasaan
absolut Sultan.

Yang terjadi malah sebaliknya. Kekuasaannya tetap bersifat absolut itu
telah mempunyai dasar konstitusional. Ketika ia menangkap dan mengirim
Midhat Pasya ke tempat pengasingan tindakannya itu tidaklah merupakan
tindakan yang tidak konstitusional, malahan sebaliknya tidakan yang
berdasarkan pada pasal 113 dari Undang-Undang Dasar 1876. Dan ketika ia
membubarkan Parlemen pada bulan Februari 1978, tindakannya juga
mempunyai dasar konstitusi, yaitu pasal 7.

Alasan yang dipakai untuk menangkap Midhat Pasya dan membubarkan
Parlemen adalah Negara dalam keadaan bahaya akibat pecahnya perang
dengan Rusia. Semenjak itu sampai Revolusi 1908 di bawah pimpinan Turki
Muda, Sultan Abdul Hamid memerintah sebagai seorang otokrat, tetapi otokrat
yang mempunyai dasar konstitusi.

Kegagalan pembaharuan Usmani Muda dalam usaha penerapan
konstitusi yang dicita-citakan dalam sistem pemerintahan di Kerajaan Usmani,
karena tidak adanya golongan menengah yang berpendidikan, dan kuat
ekonominya. Mereka kehilangan kekuatan setelah pendukungnya terus
berkurang. Ide konstitusi masih terlalu dini bagi rakyat Keajaan Usmani pada
waktu itu disamping mereka belum mengerti arti konstitusional. Konstitusi
yang mereka cita-citakan bukan atas desakan rakyat, tetapi hanya golongan
keinginan dari golongan Usmani Muda atau golongan intelegensia. Sebab itulah
tatkala para pemimpin Usmani Muda ditangkap dan Parlemen dibubarkan oleh
Sultan, rakyat Kerajaan Usmani tidak menuntut apa-apa, bahkan bersifat pasif.

Kegagalan Usmani Muda dalam usaha pembaharuan sistem
pemerintahan konstitusional di Kerajaan Usmani menjadikan mereka bukan
hanya tidak berhasil dalam pembaharuan, bahkan lebih dari itu, menjadikan
mereka hilang dari arena pembaharuan di Kerajaan Usmani waktu selanjutnya.
Semua pengikuti dan pendukungnya ditangkap dan dipenjarakan setelah
berkali-kali gagal menggulingkan Sultan setelah pembubaran Parlemen oleh
Sultan.

Usaha-usaha penggulingan terhadap Sultan dilakukan oleh Ali Sepkati
(1838-1878) yang mengadakan kegiatan politik di Istambul sekembalinya dari
Eropa. Sebenarnya walaupun Sultan Abdul Hamid bersifat absolut, ia bukan
sama sekali tidak setuju dengan pembaharuan. Sebagai buktinya pada masa

133



kekuasaannya beberapa pembaharuan telah dilakukan dalam berbagai bidang,
seperti dalam lapangan pendidikan telah didirikan perguruan-perguruan tinggi
dan sekolah-sekolah keunggulan lainnya. Dalam bidang hukum dibentuk
Kementerian Kehakiman, dan didirikan jawatan pos, telegraf, percetakan-
percetakan buku dan surat kabar dan bidang-bidang lain.

¢. Turki Muda

Sebutan Turki Muda ditujukan bagi golongan oposisi yang menentang
kekuasaan absolut Sultan. Golongan ini terdiri dari berbagai kalangan
masyarakat. Setelah Sultan Hamid menangkap dan memenjarakan para
pendukung dan pengikut Usmani Muda, kekuasaannya dalam memerintah
Kerajaan Usmani menjadi lebih absolut.

Tidak hanya kontrol terhadap kekuasaan absolut menimbulkan adanya
perasaan tidak senang terhadap Sultan. Perasaan tidak senang bukan hanya
pada kalangan kaum intelegensia yang dipengaruhi oleh pemikiran liberal atau
ide-ide modern Barat, melainkan juga merambas pada kalangan pegawai negeri
sipil dan kalangan militer.

Di berbagai Perguruan Tinggi juga muncul protes-protes. Mereka
merindukan Usmani Muda sehingga buku dan tulisan-tulisan Usmani Muda,
seperti Namik Kemal dibaca dengan penuh perhatian. Sebaliknya, mereka
mengubah nyanyian yang memuji Sultan menjadi kecaman dan cacian. Dari
kalangan Perguruan Tinggi, mereka melakukan oposisi dalam bentuk
perkumpulan-perkumpulan rahasia sedangkan di kalangan intelegensia yang
lari keluar negeri membentuk oposisi diluar negeri. Dikalangan militer dalam
bentuk Gerakan Komite Rahasia.

Pemuka gerakan Turki Muda, antara lain Ahmed Riza (1859-1931),
Mehmed Murad (1851-1921), dan Pangeran Sabahuddin (1877-1948).

Ahmed Riza adalah putra mantan anggota Parlemen Pertama bernama
Injiliz Ali. Di masa mudanya, Ahmed Riza pernah berkunjung ke desa-desa di
Turki dan ia sangat tersentuh dengan kemelaratan yang diderita kaum petani.
la pun bertekad melanjutkan studi di Sekolah Pertanian agar kelak bekerja dan
berusaha mengubah nasib kaum petani yang malang itu. Studi mengenai
pertanian dilanjutkan di Paris.

Sekembalinya dari Perancis, ia bekerja di Kementerian Pertanian.
Ternyata bahwa hubungan Kementerian ini dengan hidup dan kemelaratan

134



kaum petani sangat sedikit sekali. Bidang itu lebih banyak disibukkan dengan
hal-hal yang bersangkutan dengan birokrasi.

la pindah ke Kementerian Pendidikan, karena menurutnya, dengan
pendidikanlah, wawaswan rakyat menjadi lebih terbuka perubahan nasib
mereka dapat terwujud. Namun, pengalamannya di Kementerian ini pun sama.
Orang sibuk dengan soal-soal birokrasi dan bukan dengan soal-soal pendidikan.

Karena sensor ketat, ia tidak dapat mengeluarkan pendapat dan
pikirannya dalam surat kabar atau buku, maka ia memutuskan untuk pergi ke
Paris kembali. Disana ia berjumpa dan bekerja sama dengan pemimpin-
pemimpin yang telah terlebih dahulu menjauhkan diri dari pemerintahan
absolut Sultan Abdul Hamid. Di Paris ia mengeluarkan surat kabar Mesveret
yang diselundupkan ke Istambul agar dibaca oleh orang-orang Turki di tanah
air.

Selama di Perancis, Ahmed Riza banyak membaca buku-buku pemikiran
Perancis, dan ia amat tertarik pada filsafat positivism Auguste Comte (1798-
1857). Oleh karena itu, ia berpendapat jalan yang harus ditempuh untuk
menyelematkan Kerajaan Usmani dari keruntuhan ialah pendidikan dan ilmu
pengetahuan positif dan bukan teologi atau metafisika.

Ada dan terlaksananya program pendidikan yang baik terdapat pada
pemerintahan konstitusional. Pemerintahan konstitusional tidak bertentangan
dengan Islam, karena dalam Islam terdapat ajaran musyawarah dan
musyawarah adalah dasar pemerintahan konstitusional. Sistem musyawarah
dijalankan bukan hanya oleh Nabi Muhammad SAW, tetapi juga oleh Abu Bakar,
Umar dan Khalifah-khalifah lain.

Dalam memorandum yang ia terbitkan di Eropa, Ahmed Riza mengajak
Sultan Abdul Hamid mengubah sikap serta politik, dan menghidupkan kembali
pemerintahan konstitusional, agar pecahnya revolusi di Kerajaan Usmani dapat
dielakkan.

Pengeran Sabahuddin dari pihak bapak adalah salah seorang cucu dari
Sultan Mahmud II dan dari pihak ibu adalah keponakan Sultan Abdul Hamid.
Ibunya bersaudara dengan Sultan. Sabahuddin ikut lari dengan ibu-bapaknya
menjauhkan diri dari kekuasaan Abdul Hamid. Mereka pergi ke Eropa.

Di Paris Sabahuddin dipengaruhi oleh pemikiran-pemikiran dalam
bidang sosiologi sehingga ia meninjau problema yang dihadapi oleh Kerajaan
Usmani dari sudut sosiologi. Yang diperlukan adalah perubahan sosial, dan

135



bukan penggantian Sultan. Masyarakat Turki sebagaimana masyarakat Timur
lainnya mempunyai corak kolektif dan masyarakat kolektif tidak mudah
berubah dalam mencapai kemajuan. Dalam masyarakat kolektif, orang tidak
bisa percaya pada diri sendiri, sehingga tidak dapat berdiri sendiri dan serasa
bergantung pada kelompoknya, baik kelompok itu berbentuk keluarga suku
bangsa ataupun pemerintah dan sebagainya. Masyarakat yang dapat mencapai
kemajuan ialah masyarakat yang anggotanya tidak banyak bergantung kepada
orang lain, tetapi sanggup berdiri sendiri dan berusaha sendiri untuk
mengubah keadaannya.

Selama masyarakat Turki masih bersifat kolektif, Sultan tetap
mempunyai kekuasaan absolut. Jalan sementara dalam mengatasi kekuasaan
absolut, yang sebelum corak masyarakat Turki berubah, ia menganjurkan
supaya diadakan desentralisasi dalam bidang pemerintahan. Daerah-daerah
diberi otonomi dan sistem otonomi itu sebaiknya dilaksanakan sampai ke
tingkat desa.

Menurut pandangan Sabahuddin, jalan keluar yang harus ditempuh
untuk mengubah masyarakat kolektif menjadi masyarakat individual adalah
melalui pendidikan, yakni rakyat Turki dididik dan di latih agar berdiri sendiri
untuk mengubah nasibnya. Jalan lainnya adalah dengan mengubah sistem hak
milik kolektif menjadi sistem hak milik pribadi. Dengan demikian, individu
dalam masyarakat tidak lagi bergantung pada kelompknya.

Mehmed Murad berasal dari Kaukasus. Ia berlajar di Rusia dan disana
pula ia mengenal ide-ide Barat. Di negerinya ia mencoba memberi nasihat
kepada Sultan agar diadakan pembaharuan dan pembaharuan dalam sistem
pemerintah. Namun, ide-idenya ditolak oleh Sultan dan akhirnya ia pergi ke
Eropa.

Kalau Sabahuddin menerbitkan majalah Tarekki (kemajuan) maka
Mehmed Murad membuka makalah dengan nama Mizan (timbangan).

Menurut pemikiran Mehmed Murad bahwa bukanlah Islam yang
menjadi penyebab mundurnya Kerajaan Usmani dan bukan pula rakyatnya.
Akan tetapi, kemunduran Kerajaan Usmani disebabkan Sultan memerintah
dengan absolut. Kekuasaan Sultan harus dibatasi.

Mehmed Murad mempunyai paham Pan-Islam. Ia melihat bahwa salah
satu sebab kelemahan Kerajaan Usmani adalah renggangnya hubungan
Istambul dengan daerah-daerah lain, terutama yang berada di bawah

136



kekuasaan Turki. Ia ingin menghidupkan kembali rasa saling percaya antara
pemerintah Pusat dan Daerah.

Sungguhpun ada perbedaan pandangan dan politik antara ketiga
pemuka diatas berserta pengikut masing-masing, mereka sepakat untuk
menggulingkan Sultan Abdul Hamid. Keputusan ini diambil setelah diadakan
dua kali konfrensi di Eropa, yang terakhir pada tahun 1907 di Paris.

Dalam pada itu di tanah air juga terjadi gerakan golongan militer dengan
komite-komite atau sel-sel rahasia mereka. Di Damsyik terdapat komite Tanah
Air dan Kemerdekaan yang mempunyai cabang-cabang antara lain di Yaffa dan
Yerusalem. Mustafa Kamal, yang kemudian terkenal dengan panggilan Atarturk,
adalah salah satu pemimpimnnya. Komite atau sel serupa juga terjadi pada
tempat-tempat lain, seperti Salonika, Masedonia dan Edirne. Gerakan yang
termasyhur diantara semua itu adalah Perkumpulan Persatuan dan Kemajuan
(Ittihad ve Tarekki).

Pada tahun 1908 Batalyon Il yang berada di Masedonia dan Batalyon II
di Edirne mulai mengadakan pemberontakan. Tentara di Salonika, Monastiri
dan Anatolia turut pula memberontak. Di antara perwira-periwra tinggi yang
turut memegang pimpinan pemberontakan adalah Enver Bey dan Ahmed
Niyazi. Dalam suasana demikian, Perkumpulan Persatuan dan Kemajuan
muncul dengan terang-terangan dan menuntut dihidupkan kembali Konstitusi
1876. Dalam pada itu diambil keputusan untuk menggulingkan Sultan Abdul
Hamid dan mengirim 1000 tentara untuk menyerbu Istambul. Terhadap
ancaman yang demikian Sultan Abdul Hamid mengambil keputusan
menghidupkan kembali Konstitusi 1876 untuk menyelamatkan kedudukannya
sebagai Sultan.??

Setelah diadakan pemilihan umum maka terbentuklah parlemen baru,
yang diketuai oleh Ahmed Riza. Dengan demikian, golongan Turki Muda turut
memegang kekuasaan.

Dalam tubuh Parlemen terdapat dua fraksi, yaitu fraksi liberal dan
nasional. Fraksi liberak menghendaki diadakannya desentralisasi dan
pemberian otonomi pemerintahan bagi daerah-daerah tertentu. Dan politik ini
mereka mengharapkan keutuhan Kerajaan Usmani dapat dipertahankan.
Sedangkan fraksi nasional mempertahankan sentralisasi dengan unsure Turki

90 Jpbid., halaman 122

137



sebagai pemegang kekuasaan pusat. Fraksi kedua ini banyak dipengaruhi oleh
ide Nasionalisme.

Selama Kesultanan Abdul Hamid, kedudukan pemerintahan yang
dijalankan Turki Muda kurang kuat. Maka timbul kekacauan-kekacauan di
dalam negerinya. Problem-problem baru bermunculan, seperti Australi
menyedot Bosnia dan Herzegovina menjadi daerah kekuasaannya. Disamping
itu, Bulgaria melepaskan diri dan mengumumkan kemerdekaannya sebagai
negera tersendiri. Negara-negara disemenangjung Balkan mengadakan
serangan-serangan terhadap pemerintahan Kerajaan Usmani dan sebagaian
menggabungkan diri dengan Negara Yunani.

Akhirnya golongan ulama dan Tarekat Bekhtasyi mengkritik politik
pembaharuan Turki Muda yang kebijaksanaan-kebijaksanaan dipengaruhi
pemikiran-pemikiran Barat.

Sementara itu sebagian besar rakyat masih setiap kepada Sultan sebagai
Khalifah. Kemudian mereka membentuk suatu organisasi yang bernama
Persatuan Islam dibawah pimpinan Vahdeti Murad Bey. Tujuan organisasi ini
adalah membela syariat Islam yang menurut mereka mulai di abaikan dan tak
diindahkan oleh golongan Turki Muda. Envan Pasya dengan Batalyon III masuk
[stambul merampas kekuasaan Sultan Abdul Hamid. Kemudian tahun 1909 di
angkatlah Mahmud V sebagai Sultan. Tiga tahun kemudian diadakan pemilihan
umum baru. Dalam Pemilu ini, Perkumpulan Persatuan dan Kemajuan
memperoleh kemenangan besar. Perkumpulan tersebut merupakan
penjelmaan turki Muda. Kekuasaan pemerintahan dijalankan oleh tiga
serangkaian yaitu Enver Pasya, Talat Pasya dan Jamal Pasya.

Enver Pasya adalah tamatan dari Perguruan Tinggi Militer dan pernah
menjadi atase militer di Berlin dan Menerima Pertanahan. Jamal Pasya juga
bersekolah di Perguruan Tinggi Militer, pernah menjadi Panglima daerah Suria,
Gubernur Militer Istambul, dan Menteri Telegraf di erdine kemudian menjadi
Sekretaris Jawatan Pos dan Telegraf di Salonika. Selanjutnya ia menjadi Menteri
Dalam Negeri dan kemudian Perdana Menteri.

Pemerintahan tiga serangkaian merupakan pemerintahan militer yang
ketat yang tidak bisa menerima kritik. Partai-partai oposisi mereka bubarkan
dan para pemimpinnya mereka buang ke luar negeri. Dalam Perang Dunia I,
mereka bawa Kerajaan Usmani menjadi sekutu Jerman. Kekuasaan mereka
hancur dengan kalahnya pihak Jerman dalam peperangan itu. Perkumpulan

138



Persatuan dan Kemajuan membubarkan diri dan pemimpin-pemimpin
melarikan diri keluar negeri.

Dalam lapangan pembaharuan, Perkumpulan Persatuan dan Kemajuan
membawa perubahan-perubahan dalam bidang administrasi yang kemudian
kerangka bagi pemerintahan local dan daerah dari Turki Sekarang.
Administrasi kota Istambul juga mengalami pembaharuan. Transport umum
diadakan, demikian pula brigade kebakaran. Organisasi kekuasaaan polisi
disesuaikan dengan kebutuhan zaman modern.

Dalam bidang ekonomi langkah-langkah yang mengarah kepada
ekonomi nasional diambil atas inisiatif pemimpin-pemimpin Perkumpulan
Persatuan dan Kemajuan. Perdagangan yang umumnya berada di tangan orang
asing mulai berpindah ke tangan orang-orang Turki.

Pendidikan mendapat perhatian khusus. Sekolah-sekolah dasar dan
menengah baru didirikan. Untuk mengatasi kebutuhan tenaga guru dibuka pula
sekolah-sekolah. Universitas Istambul diperbaharui organisasinya. Pintu
sekolah-sekolah sampai ke Universitas di buka bagi kaum wanita sehingga
muncullah dokter hakim wanita, dan sebagainya di kalangan wanita Turki.

Selain itu, disusun Undang-Undang Perkawinan baru yang lebih
memperhatikan kaum wanita, seperti diberinya hak cerai bagi wanita.

Dengan bertambah luasnya jangkauan informasi yang sampai kepada
masyarakat melalui beberapa media yang dipersiapkan, maka makin besar
masyarakat Turki yang mengenal ide-ide pembaharuan.

3. Aliran Pembaharuan (Barat, Islam dan Nasionalisme)

Kerajaan Turki Usmani mengalami klimaks kejayaan pada zaman Sultan
Sulaiman (1520-1566) yang terkenal dengan nama Al-Qanuni (Pembuat
Undang-Undang). Sedangkan Sultan berikutnya beliau tidak ada yang setara
dengannya. Sultan-sultan yang kurang cakap dan lemahnya perekonomian
menyebabkan anggaran belajar pembangunan berkurang.

Kemudian timbullah koreksi dalam perubahan-perubahan dalam
Kerajaan Usmani. Namun, usaha pembaharuan tiu mendapat tantangan kerass
dari dua golongan yang berpengaruh dalam masyarakat. Dari satu pihak
tantangan dilancarkan oleh tentara tetap yang dikenal dengan nama Yenisseri
(pasukan baru). Mereka mempunyai hubungan erat dengan tarekat Berkhtasyi
yang besar pengaruhnya dalam masyarakat. Karena eratnya hubungan itu
mereka disebut juga tentara Bekhtasyi.

139



Yenisseri dibentuk pada abad ke - 14 oleh orang non-Islam di daerah-
daerah yang tunduk pada kekuasan Kerajaan Usmani dan disiplin yang keras.
Mulai dari abad ke-17, Yenisseri menguasai suasana politik Kerajaan ini. Sultan-
sultan yang tak disukai mereka jatuhkan dan dibunuh. Sebagai contoh Sultan
Salim III (1789-1807) yang ingin mengadakan pembaharuan, diantaranya
dalam lapangan militer, ditentang. Ia jatuhkan dan dibunuh pada tahun 1807.

Tantangan lain datang dari pihak kaum ulama. Ide-ide baru yang
didatangkan dari Eropa bertentangan dnegan paham-paham tradisional yang
terdapat di kalangan umat Islam. Demokrasi umpamanya, yang dikehendaki
pemilihan wakil-wakil di Parlemen oleh rakyat dan demikian juga pemilihan
kepala Negara tidak sesuai dengan tradisi pemerintahan Kerajaan-kerajaan
[slam. Menurut tradisi Sultan, Sultan tidak dipilih karena mempunyai hak waris
dan kaum ulama serta pemuka-pemuka lain diangkat oleh Sultan sebagai
pembantu. Sultan mempunyai kekuasaan absolut. Ide-ide yang bertentangan
dengan tradisi oleh kaum ulama dianggap berjalanan dengan ajaran Islam.

Selain itu, penulis-penulis Eropa yang belum lupa akan perang salib dan
pemerintahan militer Kerajaan Usmani di Eropa Timur menuliskan karangan-
karangan yang menentang Islam. Hal ini membuat kaum ulama curiga terhadap
segala apa yang datang dari Barat. Dengan demikian pembaharuan yang
berorientasi ke Barat dicurigai, apalagi kalau usaha pembaharuan itu
dijalankan oleh orang-orang bukan Islam. Kaum ulama curiga bahwa semua itu
datang untuk menghancurkan Islam dan umatnya.

Pembaharuan juga membawa perubahan-perubahan yang tidak
menguntungkan bagi kaum ulama. Percetakan umpamanya, dapat membuat
golongan penulis manuskripsi kehilangan sumber rezeki. Pendidikan Barat
dapat menimbulkan golongan intelegensia baru yang menjadi saingan bagi
kaum ulama. Dalam masyarakat tradisional hanya kaum ulamalah yang
merupakan golongan intelegensia yang berpengaruh pada masyarakat.

Dengan demikian, pembaharuan pertama di Kerajaan Usmani kurang
membawa hasil yang diharapkan. Usaha pembaharuan di Kerjaan Usmani
selanjutnya dilaksanakan dengan dimulainya periode modern ketika golongan
Yenisseri dihancurkan leh Sultan Mahmud II. Pembaharuan kedua inilah
akhirnya yang membawa pembaharuan-pembaharuan serta perubahan-
perubahan besar di Kerajaan Usmani (Turki).

140



Pada dasarnya pembaharuan di Turki dilakukan oleh tiga golongan,
yaitu: golongan Barat, Islam dan golongan Nasionalisme.

Untuk memahami pembaharuan yang sebagaimana yang diharapkan
oleh masing-masing golongan, harus mengetahui lebih dahulu identitas
masing-masing golongan. Identitas masing-masing dapat diketahui dan dikenal
dari pandangan mereka tentang kelemahan yang dialami Kerajaan Usmani dan
obat usaha yang dianjurkan untuk mengatakan kelemahan itu.

Pertama, golongan Barat, yaitu golongan yang ingin mengambil
peradaban Barat sebagai model dasar pembaharuan di Kerajaan Usmani
(Turki).

Dua pemimpin terkemuka dari golongan Barat adalah Tewfik Fikret
(1867-1951) dan Dr. Abdullah Jewdat (1869-1932). Tewfik Fikret, seorang
sastrawan, dalam tulisannya banyak menyerang tradisi lama, termasuk
didalamnya paham-paham keagamaan tradisional. Umat di masa itu banyak
dipengaruhi oleh paham fatalisme. Allah, dalam paham fatalism, tergambar
sebagai Tuhan yang bersifat tidak adil. Dan dapat diserupakan dengan raja yang
zalim. Paham ketuhanan serupa itu diserang oleh Tawfik Fikret, yang pada
akhirnya membuat ia dicap sebagai musuh agama.

Dr. Abdullah Jewdat adalah seorang pendiri dari Perkumpulan
Persatuan dan Kemajuan. Bersama dengan pemimpin-pemimpin Turki Muda
lainnya ia lari ke Eropa dan menetap di Geneve. Di kota ini ia menerbitkan
makalah [jtihad, yang kemudian menjadi orang utama dari golongan Barat.
Seperti halnya Pangeran Sahabuddin, ia juga berpendapat bahwa yang perlu
diubah di Kerajaan Usmani bukanlah Sultan, tetapi sistem sosialnya. Kelemahan
Kerajaan Usmani dan juga umat Islam seluruhnya, terletak pada kejahilan,
kemalasan, kepercayaan terhadap superstisi, dan kepatuhan pada ulama bodoh
yang semuanya dianggap adalah ajaran Islam. Jewdat juga dipandang sebagai
musuh Islam.

Menurut golongan Baratm sebab dari kelemahan Kerajaan Usmani
terletak pada orang Turki sendiri. Mereka buta, jahil, sehingga menjadi bangsa
yang mendur. Tradisi mereka dan institusi-institusinya yang telah ketinggalan
zaman, mata yang tidak mau melihat kenyataan dan akan pikiran yang tidak
mau berpikir, semua tiu menyebabkan kemunduran Kerajaan Usmani. Menurut
golongan Barat, di depan mata mampu melihat dan berpikir secara bebas.

141



Selubung yang menutupi adalah syareat yang telah menguasai segala segi
kehidupan bangsa Turki.

Menurut golongan Barat, obat yang manjur untuk penyakit bangsa Turki
adalah obat yang pernah digunakan oleh dunia Barat dalam menghilangkan
penyakit-penyakit mereka. Dunia Barat bagaikan guru, sebagai murid yang
mengharapkan kemauan, orang Turki harus mencintai guru, yakni mencintai
ilmu-ilmu pengetahuan. Peradaban Barat yang maju harus diambil, kalau Turki
ingin menjadi bangsa yang maju.

Pandangan yang diajukan oleh golongan Barat ini, ingin menjadikan
modern di Barat sebagai model yang ditiru. Hanya saja mereka membuat
perbedaan mengenai institusi-institusi yang dipahami oleh bangsa Turki, dan
membagi ajaran menjadi dua, yaitu Islam yang asli dan Islam yang sudah rusak
oleh zaman. Mereka menentang Islam yang rusak.

Kedua, golongan Islam yang mengharapkan Islam sebagai dasar
pembaharuan di Turki. Golongan kedua ini merupakan lawan terkeras dari
golongan pembaharu Barat. Golongan Islam ini terdiri dari beberapa kelompok
dan sebagai kelompok yang terkuat adalah kelompok Sirati Mustakim, yang juga
sebagai nama makalah mereka yang kemudian diganti nama Sabil Al-Rasyad.

Tokoh paling terkemuka ada golongan kedua pembaharuan di Turki
adalah Mehmed Akif (1870-1936). Kemajuan bangsa Jepang menjadi perhatian
baginya. Menurutnya orang-orang Jepang maju karena mengambil ilmu
pengetahuan serta teknologi Barat, tetapi menolak adat-istiadat mereka. Orang
Islam atau bangsa Turki juga harus meniru cara Jepang dalam mengambil ilmu
pengetahuan dari Barat.

Menurut tokoh golongan ini, karena kaum intelegensia Turki, yakni
golongan Barat, penyebab kelemahan tersebut bukanlah syariat, karena agama
tidak pernah menjadi penghalang bagi kemajuan. Penyebab kelemahan, dalam
pendapat mereka justru hal sebaliknya, yaitu keadaan syariat tidak dijalankan
lagi di Kerajaan Usmani. Oleh sebab itu, obatnya ialah memberlakukan syariat
untuk segala aspek kehidupan rakyat Turki. Dan yang mereka maksud dengan
syariat, tampaknya, ialah hukum fikih. Golongan ini pernah mengajukan kepada
Parlemen, yaitu pada tahun 1909, untuk membuat fikih sebagai hukum di
Kerajaan Usmani.

Ketiga, golongan Nasuionalis Turki, Zia Gokalp menerangkan bahwa
kelemahan Kerajaan Usmani disebabkan oleh keengganan umat Islam

142



mengakui adalah pembaharuan kondisi kehidupan mereka. Disamping itu,
mereka tidak mau melihat perlunya diadakan interpretasi baru yang sesuai
dengan kondisi zaman terhadap ajaran-ajaran dasar Islam.

Sebab lain dalam kelemahan Kerajaan Usmani adalah hilangnya
kebudayaan nasional Turki karena dikalahkan oleh peradabahn Islam. Obat
untuk mengobati keadaan ini adalah menghilangkan institusi-institusi
tradisional yang using dan tidak berfaedah lagi karena peradaban Islam yang
menimbulkan institusi-institusi tersebut telah mengalami kemunduran.

Sungguhpun demikian, kebudayaan nasional yang dihidupkan kembali
itu harus dijiwai oleh ajaran Islam.

Salah satu tokoh terkemuka dari golongan nasionalis ini adalah Zia
Gokalp (1875-1924). Ia lahir dengan nama Mehmed Zia di Diyarbakr. Ia masuk
salah satu sekolah tinggi modern di Diyarbakr untuk memperoleh ilmu
pengetahuan modern dan belajar bahasa Perancis. Dari pamannya ia belajar
bahasa Arab serta Persia dan pengetahuan tentang agama Islam, termasuk di
dalamnya teologi filsafat dan tasawwuf. Selanjutnya, ia meneruskan studi di
sekolah Dokter Hewan di Istambul. Disana ia menjadi anggota dari Pekumpulan
Persatuan dan Kemajuan. Pada tahun 1807 ia ditangkap dan diasingkan ke
Diyarbakr.

Pada tahun 1908, setelah berhasilnya gerakan Turki Muda dalam
menghidupkan kembali institusi 1876, ia diangkat menjadi dosen di Diyarbakr
dan banyak menulis artikel. Setahun kemudian ia pergi ke Salonika untuk
menghadiri konferensi Perkumpulan Persatuan dan Kemajuan dan diangkat
menjadi salah satu anggota dari Komite Pusat. Selama di Salonika ia mempunyai
hubungan yang erat dengan golongan penulis Turki Muda yang ingin
memodernkan bahasa dan Sastra Turki.

Pada tahun 1912, ia diangkat sebagai guru besar ilmu sosial di
Universitas Istambul. Di sinilah ia berkenalan dengan kaum imigran Turki dari
Rusia dan terpengaruh pada ide Pan-Turkisme mereka. Setelah Perang Dunia I,
ia diasingkan oleh Inggris ke Malta dan dibebaskan tiga tahun kemudian. Ia
menggabungkan diri dengan gerakan Mustafa Kemal dan pada tahun 1923
diangkat menjadi anggota Majelis Nasional Agung. Setahun kemudian ia
meninggal dunia.

Kesadaran nasionalisme Turki di Kerajaan Usmani timbul pada
pertengahan abad ke-19. Kerajaan Usmani yang daerah kekuasaannya meliputi

143



daerah-daerah Arab sebelah Timur dan daerah-daerah Eropa Timur di sebelah
Barat mempunyai rakyat yang terdiri atas berbagai bangsa yang menganut
berbagai agama.

Pada awalnya, agama yang dijadikan kriteria untuk membedakan rakyat
yang beraneka ragam kebangsaannya. Rakyat dikelompokkan menurut
agamanya masing-masing. Istilah miller berasal dari bahasa Arab miller dipakai
untuk mengelompokkan dan berarti agama, seperti miller Islam, miller Kristen,
miller Yahudi, dan sebagainya.

Rakyat Turki dan rakyat Arab belum menyadari adanya perbedaan
bangsa antara mereka karena sama-sama memeluk agama Islam.

Pada penghujung akhir abad ke-18 perasaan nasionalisme bangsa-
bangsa Eropa Timur yang berada dalam kekuasaan Kerajaan Usmani mulai
timbul. Mereka mulai berusaha untuk memperoleh kemerdekaan masing-
masing. Orang Turki dan Eropa berbeda-beda bukan hanya dalam bangsa,
tetapi juga dalam agama.

Akhirnya muncul gerakan Usmani Muda yang mencoba
mempertahankan keutuhan Kerajaan Usmani dengan mengembangkan ide
Usmanisme. Orang Barat di Eropa Timur dan orang Turki berbeda dalam agama
dan bangsa, tetapi keduanya berasal dari satu Negara. Di dalam Parlemen yang
mereka rencanakan, semua bangsa yang berada dibawah kekuasaan Kerajaan
Usmani mempunyai wakil masing-masing. Semua rakyat mempunyai
kedudukan yang sama. Ide Usmanisme juga dianut oleh sebagian dari Turki
Muda. Tetapi ide ini tidak popular di Eropa Timur. Sementara itu, berbagai
bangsa di sana dapat memerdekakan diri dari kekuasaan Kerajaan Usmani. Ide
Usmanisme akhirnya hancur.

Sebagai gantinya timbul ide Islamisme. Semua rakyat yang beragama
Islam di Turki, Arab dan lain-lain yang berada di bawah kekuasaan Kerajaan
Usmani memiliki satu nasionalisme. Tetapi ide ini juga tidak dapat diwujudkan
karena bangsa Arab menentang kekuasaan Kerajaan Usmani dan di permulaan
abad kedua puluh sebagian bangsa memperoleh kemerdekaan dan sebagian
lagi jatuh ke bawah kekuasaan Inggris, Perancis dan Itali.

Sebagai reaksi terhadap perkembangan ini timbul ide Pan-Tiranisme
atau Pan-Turkisme. Semua orang Turki baik yang ada di Kerjaan Usmani,
maupun yang berada dibawah kekuasaan Rusia di Kazan, Krimea dan
Azarbaijan merupakan satu bangsa. Ide ini dimunculkan pertama kali oleh

144



orang-orang Turki yang berasal dari daerah Rusia, terutama Yusuf Akcura
(1876-1922).

Yusuf Akcura pindah ke Istambul bersama orang tuanya dan masuk
Sekolah Militer, kemudian ia lari ke Perancis dan disana belajar ilmu
pengetahuan politik. [a menyadari bahwa ketiga unsure Kerajaan Usmani, yaitu
rakyat Turki, rakyat Islam, dan rakyat bukan Islam, mempunyai kepentingan
yang berlainan bahkan bertentangan. Aspirasi nasional rakyat Islam Turki dan
rakyat Turki serta rakyat bukan Islam tak dapat dibendung lagi. Orang Turki
harus memikirkan kepentingan mereka sendiri. la menganjurkan persatuan
bagi semua rakyat Turki, baik yang ada di Kerajaan Usmani maupun yang
berada diluarnya. Persatuan ini semakin kuat karena diikat oleh perasaan satu
agama dan satu bangsa. Tetapi ia menyadari bahwa persatuan ini mendapat
tantangan dari Rusia. Di samping itu kesadaran nasional di kalangan orang
Turki sendiri belum mendalam.

Ide ini memang tidak praktis maka timbullah ide nasionalisme Turki.
Sekarang bukan lagi Pan-Turkisme, tetapi Turkisme yang lebih kecil ruang
lingkupnya. Orang-orang Turki yang berada di Kerajaan Usmani merupakan
satu nasionalisme. Ide ini mulai terdapat pada pemikiran Zia Gokalp.

Menurut pendapat Zia Golkalp, nasionalisme didasarkan bukan atas
bangsa (rase) seperti yang dipahami oleh Pan-Turkisme, tetapi atas
kebudayaan. la membedakan antara kebudayaan dan peradaban. Menurutnya
kebudayaan bersifat unik, nasional, sederhana, subjektif dan timbul dengan
sendirinya. Sedangkan peradaban bersifat lebih umum, internasional, objektif
dan diciptakan. Dia menerangkan, kebudayaanlah yang memperbedakan suatu
bangsa dengan bangsa yang lain. Karena itulah bangsa-bangsa yang mempunyai
kebudayaan berlainan dapat mempunyai peradaban yang sama. Maka timbul
istilah peradaban Barat dan Peradaban Timur. Peradaban Barat tidak hanya
milik suatu bangsa saja, tetapi mencakup berbagai bangsa yang ada di dunia,
demikian pula sebaliknya. Namun, peradaban Barat berlainan dengan
peradaban Timur.

Dengan demikian, kebudayaan Turki Kerajaan Usmani dan kebudayaan
Turki di Rusia berbeda. Kerajaan Usmani merupakan satu unit nasional
tersendiri, demikian halnya dengan Turki Rusia. Dalam penjelasan Halid Edib,
disebutkan bahwa nasionalisme Turki terbatas pada Turki Kerajaan Usmani
yang dibatasi oleh kekuasaan gegrafis Republik Turki.

145



Dibawah ini beberapa ulasan mengenai tiga golongan pembaharuan di
Turki dalam berbagai pandangan. Golongan Barat maupun golongan nasionalis
Turki tidak mengabaikan Islam dan pemikiran pembaharu mereka. Keduanya
menginginkan pembaharuan dalam Islam dan bukan di luar Islam. Dalam hal
ini, mereka sepaham dengan golongan Islam. Perbedaan mereka dalam
golongan ialah bahwa golongan Islam dalam pembaharuannya bersifat
tradisional, sedangkan kedua golongan lainnya bersifat modernis. Golongan
[slam ingin mempertahankan tradisi dalam Islam, sedangkan golongan Barat
dan nasionalis Turki mengadakan interpretasi baru terhadap ajaran-ajaran
dasar Islam, sehingga timbullah institusi-institusi baru sebagai ganti institusi-
intitusi tradisional dan usang. Sementara itu perbedaan dasar antara golongan
Barat dan golongan Nasionalis Turki adalah golongan Barat ingin
mempertahankan keutuhan Kerajaan Usmani, sedangkan golongan Nasionalis
Turki tidak mementingkan hal itu lagi, mereka telah berpikir kea rah Negara
Nasional Turki.

Negara merupakan intitusi terpenting yang harus mendapat
pembaharuan. Dalam konstitusi 1876, tercantum bahwa agama Kerajaan
Usmani ialah Islam. Maka ditinjau dari segi tersebut Negara ini telah melupakan
agama Islam. Menurut golongan Islam, Kerajaan Usmani belum merupakan
Negara [slam, karena belum melaksanakan syariat seluruhnya dalam mengatur
Negara dan masyarakat. Yang disebut Negara Islam ialah Negara yang
melaksanakan syariat. Hukum diluar hukum Tuhan tidak diakui. Konstitusi
tidak diperlukan, karena dalam Islam, menurut pendapat mereka, hukum
Tuhanlah yang merupakan Undang-Undang Dasar. Pengadaan Konstitusi
19876 merupakan perbuatan yang salah. Konstitusi itu tidak sesuai dengan
kondisi sosial dan politik Negara dan juga tidak sejalan dengan keyakinan dan
kejiwaan rakyat Turki, bahkan membahayakan wujud Kerajaan Usmani sendiri.
Parlemen merupakan sumber dari segala problema yang sedang dihadapi.
Dalam Islam pembuat hukum hanyalah Tuhan, dan yang berkompeten
membuat interpretasi dan perincian tentang hukum Tuhan adalah ulama dan
bukan Parlemen. Dengan demikian, Negara dalam paham mereka haruslah
diatur oleh kaum ulama. Disini konsep dinu-devlet, yaitu persatupaduan antara
agama dan Negara, mencapai kesempurnaannya. Pemisahan antaragama dan
Negara tidak mungkin dilaksanakan. Raja Usmani sebagai Khalifah adalah
Kepala dalam bidang keagamaan dan sebagai Sultan merupakan Kepala dalam

146



bidang kenegaraan. Pemisahan antara agama dan Negara akan berarti bahwa
didalam suatu Negara akan terdapat dua kepala yang berkuasa penuh, satu
Khalifah dan satu lagi Sultan.

Golongan Barat tidak sependapat dengan konsep kenegaraan tersebut,
menurut mereka, Negara harus bersifat sekuler yakni harus dipisahkan dari
agama, seperti di Negara-negara Barat. Namun, konsep mereka menganai
pemisahan tersebut kurang jelas karena masih terikat pada ajaran Islam.
Karena mengaruh agama yang kuat dalam masyarakat, maka mereka
menganjurkan supaya sekulerisasi diadakan bukan terhadap negara, tetapi
terhadap masyarakat.

Sementara itu, golongan nasionalis Turki juga mengalami kesulitan yang
sama dalam menjabarkan pelaksanaan untuk misahkan antara kekuasaan
spiritual Khalifah dan kekuasaan duniawi Sultan. Maka mereka menyatakan,
kalau negara tak bisa dipisahkan dari agama, maka agamalah yang harus
dipisahkan dari negara.

Sebagaimana telah disebutkan, bahwa golongan Barat bukanlah anti-
[slam. Menurut salah seorang pemuka mereka. Kilczade Hakki, yang mereka
tentang bukanlah agama Islam, namun kefanatikan para ulama Islam Turki.

Musuh Islam bukanlah di Eropa, tetapi di Madrasah-madrasah dan Biro
Syaikh Al-Islam. Agama di samping mengandung ajaran moral yang luhur,
sangat efektif untuk mengontrol keinginan manusia berbuat tidak baik. Ke
dalam tubuh madrasah harus dimasukkan ilmu pengetahuan modern, dan
ulama yang berpandangan luas dan modern harus diwujudkan. Agar rakyat
Turki mudah memahami ajaran Islam. Al-Qur’an harus diterjemahkan ke dalam
bahasa Turki.

Dari golongan Nasionalis Turki, Zia Gokalp mengadakan pemisahan
antara diyanet, termasuk di dalamnya I'tikat (keyakinan) serta ibadat dan
mualamat (hubungan sosial). Menurutnya hukum yang terdapat dalam
muamalat berasal dari adat yang kemudian diperkuat oleh wahyu Al-Qur’an.
Namun, sebagai adat ada yang berubah atau bahkan lenyap. Dengan lenyapnya
adat, wahyu yang bersangkutan tidak berlaku lagi, syariat harus berubah
menurut perubahan yang dialami adat. Karena adat bersifat dinamis, maka
syariat pun harus bersifat dinamis. Ibadah dan muamalat yang menyatu dalam
buku-buku fiqih harus dipisahkan, sehingga hukum ibadat menajdi wewenang
kaum ulama dan hukum muamalat menjadi urusan negara.

147



Lahirnya konstitusi yang ditandatangani pada tahun 1876
menyebabkan kekuasaan Syeikh Al-Islam bertambah kuat dan daerah
kekuasaan lingkungannya pun bertambah luas. Ia tidak hanya memiliki
kekuasaan eksekutif, tetapi juga kekuasaan judikatif dan legislatif. Menurut
tradisi, pendapat salah satu dari empat mazhab yang dipilih oleh Syeikh Al-
Islam dan telah disetujui oleh Sultan, mempunyai kekuatan hukum di Kerajaan
Usmani.

Menurut golongan Barat kedudukan wanita harus diperbaharui. Karena
rendahnya status wanita dalam masyarakat Turki merupakan salah satu
penyebab kelemahan Kerajaan Usmani, kerudung dianggap sebagai symbol
kerendahan status wanita. Jewdat dalam pembaharuannya memakai motto
Buka Al-Qur’an dan buka kerudung wanita®’ Menurutnya, poligami
merendahkan kedudukan wanita, sebab itu perlu dihilangkan. Golongan Barat
menginginkan persamaan status antara wanita dan kaum pria.

Ide-ide yang diajukan oleh golongan Barat ini ditentang oleh golongan
Islam. Kebebasan yang diberikan orang Barat kepada kaum wanita bukan
meningkatkan status mereka, melainkan menjatuhkan status kaum wanita.
Ketinggian martabat wanita diperoleh bila menjalankan syariat. Pembukaan
kerudung dan pergaulan wanita dengan pria secara bebas menyebabkan
kedekatan moral.

Musa Kazim salah seorang dari golongan Islam menyatakan bahwa
wanita dapat diberi hak dan status yang sama, karena wanita bersifat
emosional. Kalau kaum wanita diberi hak pergi ke Mahkamah untuk mengurus
soal perceraian, maka tidak akan ada lagi rahasia keluarga.

Penolakan lain juga disampaikan oleh tokoh Islam Said Halim.
Menurutnya, sejarah telah membuktikan berkali-kali, bahwa jatuhnya
peradaban disebabkan oleh kebebasan dan keluasan yang diberikan kepada
kaum wanita.

Golongan nasionalis yang diwakili Zia Gokalp juga menginginkan adanya
pembaharuan dalam status kaum wanita. Wanita harus diikutsertakan dalam
pergaulan sosial dan kehidupan ekonomi. Mereka harus diberi status yang
sama dalam hal pendidikan, perceraian, dan warisan, poligami harus
dilenyapkan. Ila mengungkapkan argument sebagai berikut : Tidak seorang pun

91 N. Berkes. The Development of Secularisme in Turkey, Mantreal, Mc, Gill University
Press. 1964, halaman 385.

148



dari Imam yang empat berpendapat bahwa akalu diadakan larangan terhadap
apa yang diperbolehkan, larangan itu akan bertentangan dengan syariat. Dari
kenyataan ini dapat diambil kesimpulan sebagai berikut : kalau negara
mengadakan larangan terhadap apa yang dibolehkan, larangan itu bersifat
mengikat. Ibadah (keadaan membolehkan) bukanlah urusan syariat, karena
ibadah tidak termasuk dalam hukum, yang diturunkan Tuhan dan tidak pula
dalam hukum yang dihasilkan ijtihad ulama. Ibadah mengandung arti tidak
adanya hukum, kalau tidak, makan, minum dan sebagainya akan menjadi
persoalan hukum. Oleh karena itu, soal ibadah, poligami, pernikahan, dan
perceraian tidak termasuk dalam bidang syariat. Inilah argument yang dipakai
oleh golongan nasionalis untuk menghancurkan poligami dari masyarakat
Turki. Dengan argument itu, mereka menyatakan bahwa penghapusan tidak
bertentangan dengan ajaran agama.??

Dalam hal pendidikan, golongan nasional Zia Gokalp mengatakan bahwa
adanya krisis moral dalam masyarakat Turki disebabkan lemahnya pengaruh
agama dalam kehidupan orang Turki. Sungguhpun demikian, obatnya tidak
terletak dalam pendidikan agama, karena agama tidak lagi merupakan sumber
nilai-nilai.

Masyarakat Turki sedang mengalami perubahan dari bentuk
masyarakat amat menjadi masyarakat nasional. Di dalam tiga bentuk sekolah
yang ada, yaitu sekolah modern, sekolah asing, dan madrasah telah dimasuki
perubahan Barat dan Islam. Keberadaan peradaban tersebut menentang
kebudayaan Turki yang terdapat di kalangan masyarakat yang tidak
bersekolah. Ketiga sekolah tersebut hanya mempunyai daya meniru apa yang
datang dari luar dan kurang kreatif. Sebab itu pembaharuan dalam bidang
pendidikan haruslah didasarkan atas nilai-nilai sekuler baru yang bersumber
pada kebudayaan nasional.

Pada dasarnya golongan Islam tidak menentang pemasukan ilmu
pengetahuan Barat ke madrasah tradisional. Mereka menentang nilai-nilai
sekuler melalui pendidikan. Menurut mereka, madrasah tradisional harus
dipertahankan keberadaannya karena hilangnya madrasah ini membawa
dampak dekadensi moral. Hanya agamalah yang dapat menyelamatkan

92 Prof. Dr. Harun Nasional, op.cit, halaman 138.

149



masyarakat dari keruntuhan. Oleh karena itu, mereka ingin membuat
pendidikan lebih kuat dan banyak pelajaran ke-Islamannya.

Kemunduran dalam bidang perekonomian menurut golongan Barat,
disebabkan keengganan orang Turki untuk menerima peradaban Barat dan
tetapnya mereka berpegang pada tradisi dan institusi yang sudah usang.
Ekonomi dapat ditingkatkan dengan menerima sistem Barat dengan corak
kapitalisme, liberalism, dan individualism. Sikap patalisme dari ketimuran
harus dirubah.

Ahmad Hazmi dari golongan Islam menganjurkan supaya rakyat Turki
meningkatkan perekonomian dengan mempelajari dasar-dasar dan hukum
ekonomi modern. Namun, ia menentang paham kapitalisme dan individualism
yang terdapat pada sistem perekonomian Barat. Ia juga menolak sistem
sosialisme dan komunisme, karena baik kapitalisme maupun sosialisme
termasuk keadaan buruk yang ditimbulkan oleh peradaban Barat.
Pembaharuan ekonomi yang diharapkan golongan Islam sangat terbatas.
Mereka lebih banyak mempertahankan status quo dari pada mengadakan
perubahan.

Adapun golongan nasionalis Turki, dalam pembaharuan ekonomi, tidak
sependapat seluruhnya dengan golongan Islam. Di samping itu, golongan
nasionalis menganggap bahwa bunga uang bukanlah riba. Unsur riba terdapat
dalam jual beli atau tukar menukar uang. Adapun bunga uang karena sebagai
penyewaan uang bukan termasuk riba.

Secara ringkas dapat dipahami dari uraian-uraian diatas bahwa
pembaharuan yang dilakukan oleh tiga kelompok pembaharu Turki yakni,
golongan Barat, Islam dan Nasionalis menghendaki agar Kerajaan Usmani atau
Turki menjadi bangsa yang lebih maju.

Hanya cara dan konsepnya yang masing-masing pembaharu berbeda
satu dengan yang lainnya. Misalnya golongan Islam menghendaki Kerajaan
Usmani menjadi sempurna sifat ke-Islamannya.

Adapun golongan Barat dan Nasionalis, sekalipun telah banyak
dipengaruhi ide-ide sekuler, tetapi karena masih terikat pada agama belum
berhasil mengubah Kerajaan Usmani menjadi negara sekuler sebagaimana yang
mereka harapkan.

4. Mustafa Kemal dan Sekularisme

150



Kerajaan Usmani dibawah kebijakan Pemerintahan Perkumpulan
Persatuan dan Kemajuan penjelmaan Turki Muda membawa Kerajaa Usmani
(Turki) terjerat dalam Perang Duia I. Pemerintahan yang pro-Barat ini memilih
dan memihak Jerman sebagai sekutunya.

Dalam perang tersebut, Jerman adalah pihak yang menderita kalah.
Kekalahan Jerman sebagai sekutu Turki pada Perang Dunia I menyudutkan
pemerintahan Perkumpulan Persatuan dan Kemajuan di Turki pada pilihan
yang sulit. Karena peristiwa dalam negeri Turki akhirnya Kabinet Turki Muda
mengundurkan diri dan selanjutnya dibentuklah kabinet baru yang dipimpin
Ahmed Izzet Pasya.

Para pemuka kabinet yang mengundurkan diri seperti Talut Pasya,
Enver Pasya, dan Jemel Pasya lari ke Eropa. Kemudian karbinet yang baru
mengadakan perjanjian dengan pihak yang menang dalam perang yakni Inggris,
Perancis dan Amerika.

Dengan demikian, kehadiran tentara sekutu tidak dapat ditolak, hingga
menduduki bagian-bagian tertentu dalam Kota Istambul. Kemudian pada
tanggal 15 Mei 1919 datang kapal-kapal perang Inggris, Perancis dan Amerika
yang diboncengi oleh tentara Yunani.

Yunani bermaksud membangun kembali kerajaan lama. Beberapa
daerahnya telah berates-ratus tahun dikuasai oleh Kerajaan Usmani. Kemudian
daerah-daerah di Eropa Timur dan Arab juga timbul gejolak untuk memisahkan
diri.

Dalam suasana demikian, muncul Mustafa Kemal, seorang pemimpin
Turki baru, yang menyelamatkan Kerajaan Usmani dari kehancuran total dan
bangsa Turki dari penjajahan Eropa. Ia adalah pencipta Turki modern dan atas
jasanya ia mendapat gelar Attaturk (Bapak Turki). Ia lahir di Salonika pada
tahunu 1881, orang tuanya Ali Riza bekerja sebagai pegawai biasa di salah satu
Kantor Pemerintah di kota itu. Ibunya bernama Zubeyde, seorang wanita yang
perasaan keagamaannya sangat dalam.

Takkala dipindahkan ke suatu desa di lereng gunung Olimpus. Ali Riza
berhenti dari pekerjaannya sebagai pegawai Pemerintah dan membuka
lapangan perdagangan kayu. Di daerah itu memang banyak terdapat kayu.
Tetapi dagangannya banyak di ganggu oleh kaum perampok yang berkeliaran
di daerah itu. Ia pindah ke perusahaan lain, tetapi gagal. Dalam keadaan susah,
ia ditimpa penyakit dan tak lama kemudian meninggal dunia.

151



Pada permulaan masa belajarnya, atas desakan ibunya, ia dimasukkan
ke madrasah, tetapi karena tidak senang belajar disana, ia selalu melawan guru.
la kemudian dimasukan orang tuanya ke sekolah dasar modern di Salonika.
Selanjutnya, ia memasuki Sekolah Militer Menengah atas usahanya sendiri.
Dalam usia empat belas tahun, ia tamat dari sekolah ini dan meneruskan
pelajaran pada Sekolah Latihan Militer di Monastiri. Pada tahun 1899, setelah
menyelesaikan pelajaran di Sekolah Latihan Militer, ia memasuki Sekolah
Tinggi Militer di Istambul. Ijazahnya ia peroleh enam tahun kemudian ia
mendapat pangkat kapten.

Ketika belajar, Mustafa Kemal sudah mengenal politik melalui temannya
yang bernama Ali Fethi. Dialah yang mendorongnya untuk memperkuat dan
memperdalam pengetahuannya tentang bahasa Perancis, sehingga ia dapat
membaca karangan filosof-filosof Perancis seperti Rousseau, Voltaire, Ausguste
Comte, Montesquie, dan lain-lain. Di samping itu, sejarah dan sastra juga
menarik perhatiannya.??

Takkala Mustafa Kemal belajar di Istambul, terjadi penolakan terhadap
kekuasaan Sultan yang absolut, yakni Sultan Abdul Hamid. Pada saat itu,
perkumpulan rahasia dari berbagai kalangan masyarakat terbentuk. Mustafa
berserta teman-temannya dari kalangan sekolah membentuk suatu komite
rahasia dengan menerbitkan surat kabar yang ikut mendukung kritikan
terhadap pemerintahan absolut Sultan.

Setelah selesai belajar, ia terjun dalam bidang politik. Dari kegiatan
politik yang ia lakukan menjadikan Mustafa bersama teman-teman
seperjuangan ditangkap dan selanjutnya di masukkan ke dalam penjara selama
beberapa bulan. Setelah itu, ia bersama-temannya diasingkan ke luar Istambul.
Mustafa Kemal dan Ali Fuad di buang ke Suriah.

Selama masa pembuangan, ia tidak melepaskan kegiatan politik dan
sering mengadakan pertemuan dengan para pemuka yang dibuang ke negeri
ini.

Pada tahun 1906 terbentuklah perkumpulan vaton (tanah air). Mustafa
Kemal menjabat sebagai perwira sehingga dapat berkunjung ke kota-kota lain.
Untuk membentuk cabang-cabang di daerah lain, seperti Yaffam Yerusalem dan

93 Ibid., halaman 143

152



Beirut, ia tidak terlalu mengalami kesulitan, sehingga ia menemukan daerah
yang strategis, yakni di Salonika.

Cuti sakit yang diperolehnya, ia gunakan untuk mengunjungi kota
kelahirannya, kesempatan itu juga tidak disia-siakan untuk membentuk cabang
dari perkumpulan yang didirikan di Damsyik. Hanya saja nama cabang di
daerah kelahirannya diubah menjadi vaton ve Hurriyet (tanah Air dan
Kemerdekaan).

Selanjutnya, pada tahun 1907 Mustafa Kemal dipindahkan ke Salonika
untuk bekerja sebagai staf umum. Di daerah ini, Perkumpulan Persatuan dan
Kemajuan telah terbentuk sekaligus merupakan pusat Perkumpulan Persatuan
dan Kemajuan. Perkumpulan Persatuan dan Kemajuan mempunyai pengaruh
yang lebih besar dibandingkan perkumpulan van ve Hurriyet. Dengan berbagai
pertimbangan, Mustafa Kemal turut menggabungkan diri dalam gerakan
Perkumpulan Persatuan dan Kemajuan. Saat itu, ia tidak memegang peranan
yang berarti karena belum dapat menandingi para seniornya seperti Enver,
Talet dan Jewal.

Pada saat dilangsungkannya konfrensi Perkumpulan Persatuan dan
Kemajuan yang diadakan di Salonika, ia diberi kesempatan untuk
mengeluarkan pendapatnya. Mustafa memberi isyarat tentang bergabungnya
parta dan tentara menjadi satu dalam perkumpulan tersebut. Mustafa Kemal
mempunyai pandangan bahwa: Penggabungan tersebut tidak menguntungkan
dalam suatu perjuangan. Agar Negara dan Konstitusi dapat dipertahankan,
diperlukan tentara yang kuat di satu pihak dan partai yang kuat di pihak lain.
Perwira yang harus tunduk kepada dua kepala dapat menjadi prajurit yang
tidak baik dan sekaligus juga politikus yang tidak baik. Ia akan mengabaikan
kewajiban-kewajiban militernya sehingga mempermudah musuh mengadakan
gerakan perlawanan, seperti yang diadakan oleh Sultan Abdul Hamid. Dalam
pada itu, hubungannya dengan rakyat terputus dan terjadilah kekacauan politik
sehingga timbullah perasaan tidak senang di kalangan rakyat. Perwira diberi
alternative memilih, tinggal dalam partai dan keluar dari tentara, atau tinggal
dalam tentara dan keluar dari partai. Selanjutnya, harus dikeluarkan undang-
undang yang melarang perwira menjadi anggota partai. Pendapatnya ini kurang
mendapat sambutan dari konfrensi.?*

9 Lord Kinross, Biography of Mustafa Kemal father of Modern Turkey, New York,
William Marrow and Company, 1965, halaman 47.

153



Mustafa Kemal dan Ali Fathi tidak sependapat dengan politik yang
dilakukan oleh Ever, Talet dan Jemal. Tanpa segan, Mustafa dan Ali
mengeluarkan kritik terhadap tiga pemimpin tersebut. Selanjutnya tahun 1913
Ali Fathi dibuang ke Sofia sebagai Duta, sedangkan Mustafa Kemal ikut sebagai
Atase Militer. Disitulah Mustafa berkenalan langusng dengan peradaban Barat
yang menarik perhatiannya, terutama pemerintahan parlementer.

Tatkala pecah Perang Dunia I, Mustafa ditarik kembali menjadi Panglima
Militer Devisi 19. Dalam medan pertempuran, ia mampu menunjukkan
keberanian dan kecakapannya di daerah Gallipo dan daerah perbatasan
Kaukakus. Karena kemampuan dan kecakapannya dalam medan pertempuran,
ia dinaikkan pangkatnya dari Kolonel menjadi Jenderal. Mustafa juga menerima
gelar Pasya. Hubungannya dengan para pemimpin Perkumpulan Persatuan dan
Kemajuan, tetap kurang lancar. Mustafa menyalahkan politik Ever Pasya dan
kawan-kawannya yang melibatkan Kerajaan Usmani dalam kancah Perang
Dunia I. [a pun mengundurkan diri dari perkumpulan tersebut.

Selesai Perang Dunia I, Mustafa Kemal di angkat menjadi Panglima dari
semua pasukan yang ada di Turki. Ia ditugaskan untuk membebaskan daerah-
daerah yang telah jatuh ke tangan sekutu, seperti Izmir dan Smyrna dari
penguasa asing. Dengan bantuan dari kalangan rakyat yang membentuk
gerakan-gerakan pembela tanah air, ia dapat memukul mundur musuh dan
membebaskan daerah wilayah Turki dari penjajag asing.

Kemudian bersama teman-teman yang berhaluan nasionalis seperti Ali
Fuad, Rauf dan Refat, ia menentang perintah-perintah yang datang dari Sultan
di Istambul, karena perintah itu banyak bertentangan dengan kepentingan
Nasional Turki. Sultan Istambul saat itu masih berada di bawah pengaruh
sekutu.

Dalam keadaan seperti itu Mustafa Kemal melihat perlunya diadakan
pemerintahan tandingan di Anatolia. Segera ia dengan rekan-rekannya
mengeluarkan maklumat yang berisi pernyataan-pernyataan berikut :

1) Kemerdekaan tanah air sedang dalam keadaan bahaya.

2) Pemerintah di ibukota terletak dibawah kekuasaan Sekutu dan oleh karena
itu tidak dapat menjalankan tugas.

3) Rakyat Turki harus berusaha sendiri untuk membebaskan tanah air dari
kekuasaan asing.

154



4) Gerakan-gerakan pembela tanah air yang telah ada harus di koordinasikan
oleh panitia nasional pusat.
5) Untuk itu perlu diadakan kongres.

Dengan tersiarnya pengumuman itu, Mustafa Kemal diperintahkan
datang ke Istambul, tetapi ia menolak sehingga ia dipecat dari jabatannya
sebagai Panglima. Mustafa Kemal keluar dari dinas tentara dan ia diangkat oleh
Perkumpulan Pembela Hak-hak Rakyat cabang Erzurum sebagai ketua.

Kongres yang diadakan pertama kali di Erzurum menghasilkan untuk
membela serta mempertahankan kemerdekaan dan keutuhan tanah air dan
mengadakan rapat Majelis Nasional dalam waktu singkat. Kongres kedua
diadakan di Sivas dan disini diputuskan Turki harus bebas dan merdeka dan
selanjutnya dibentuk Komite Perwakilan Rakyat. Mustafa Kemal dipilih sebagai
ketua.

Dalam pada itu, juga diadakan pemilihan untuk Parlemen di Istambul
dan golongan sosialis memperoleh mayoritas. Namun Parlemen tidak dapat
bekerja karena selalu mendapat intervensi dari kalangan Sekutu dan akhirnya
menunda pengadaan rapat sampai waktu tidak tertentu. Banyak dari
anggotanya menggabungkan diri dengan Mustafa Kemal di Anatolia.

Atas usaha Mustafa Kemal dan teman-temannya dapat dibentuk Majelis
Nasional Agung pada tahun 1920. Dalam siding di Angkara, yang kemudian
menjadi ibukota Republik Turki, ia dipilih sebagai Ketua. Dalam siding itu
diambil keputusan-keputusan sebagai berikut :

1) Kekuasaan tertinggi di tangan rakyat Turki.

2) Mejelis Nasional Agung merupakan perwakilan rakyat tertinggi.

3) Majelis Nasional Agung bertugas sebagai badan legislatif dan badan
eksekutif.

4) Majelis Negara yang anggotanya dipilih dari Mejelis Nasional Agung
menjalankan tugas pemerintah.

5) Ketua Majelis Nasional Agung merangkap jabatan Ketua Majelis Negara.

Usaha yang dilakukan terus menerus oleh Mustafa Kemal berserta
teman-temannya digolongkan nasionalis sehingga dia menguasai lingkungan
sehingga sekutu mengakui mereka sebagai penguasa di Turki. Secara de facto
dan de Yure, ditandatanganilah Perjanjian Lausanne pada tanggal 23 Juli 1923
dan pemerintah Mustafa Kemal mendapat pengakuan secara luas dari
internasional.

155



Setelah perjuangan untuk memperoleh kemerdekaan dapat diraih,
selanjutnya Mustafa Kemal menghendaki perjuangan baru lagi, yaitu
perjuangan untuk memperoleh dan mewujudkan peradaban Barat di Turki.
Untuk mewujudkan harapan tersebut, ia mengadakan proyek pembaharuan
dalam skala besar.

Pemikiran pembaharuan yang dilakukan oleh Mustafa Kemal
dipengaruhi bukan hanya oleh ide-ide golongan nasionalis Turki saja, tetapi
juga dipengaruhi oleh ide-ide golongan Barat. Menurutnya Turki dapat maju
hanya dengan meniru Barat.

Menurut Ahmed Agouglu, Mustafa Kemal Pasya dalam salah satu
pidatonya menyatakan bahwa kelanjutan hiudp di dunia peradaban modern
menghendaki agar masyarakat mengadakan perubahan dalam diri sendiri.
Pada zaman yang ilmu pengetahuannya membawa perubahan terus menerus
bagi bangsa yang berpegang teguh pada pemikiran dan tradisi tua dan usang,
tidak dapat mempertahankan wujudnya. Masyarakat Turki harus diubah
menajdi masyarakat yang mempunyai peradaban Barat dan segala kegiatan
reaksioner harus dihancurkan.

Lebih lanjut Ahmed Agouglu mengatakan bahwa, ketinggian suatu
peradaban terletak pada keseluruhannya, bukan dalam bagian-bagian tertentu
saja. Peradaban Barat dapat mengalahkan peradaban-peradaban lain, bukan
hanya karena kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi saja, tetapi karena
keseluruhan unsur-unsurnya, dan bukan unsur baiknya saja, tetapi juga unsur
tidak baiknya. Peperangan antara Barat dan Timur adalah peperangan antara
dua peradaban, yaitu peradaban Barat dan peradaban Timur Islam. Dalam
peradaban Islam, agama mencakup segala-galanya mulai dari pakaian,
perkakas rumah, sekolah dan institusi. Turut campurnya Islam dalam segala
lapangan kehidupan membawa kepada kemunduruan Islam, sedangkan Barat
dengan dengan sekulerismenya menimbulkan peradaban yang tinggi. Jika
berkeinginan untuk mempunyai wujud rakyat Turki harus mengadakan
sekulerisasi terhadap pandangan keagamaan.

Konsep nasionalisme menurut Mustafa Kemal adalah nasionalisme
Turki yang terbatas pada daerah geografisnya, dan bukan ide nasionalisme
yang luas. Daerag geografis Turki menurut Piagam Nasional tahun 1920
ditetapkan bahwa Turki melepaskan tuntutan territorial terhadap daerah-
daerah yang dahulu terletak dibawah kekuasaan Kerajaan Usmani kecuali

156



daerah yang didalamnya terdapat mayoritas Turki Westernisme, sekularisasi,
dan nasionalisme menjadi dasar pemikiran pembaharuan yang dilakukan
Mustafa Kemal Pasya.

Pembaharuan Mustafa terhadap bentuk negara dilakukan melalui
sekularisasi. Pemerintahan dipisahkan dari agama. Sultan di Istambul memang
tidak ada lagi, namun sekutu masing menganggapnya sebagai bangsa Turki.
Oleh sebab itu, Sultan yang diundang untuk menghadiri perundingan
perdamaian di Lausanne.

Kemudian melalui sidang Majelis Nasional Agung yang telah
dibentuknya, Mustafa menjelaskan bahwa Khalifah dan jabatan Sultan adalah
terpisah. Khalifah berada di Baghdad (Pusat), sedangkan Sultan berada di
daerah. Oleh karena itu, Turki juga harus dipisahkan. Akhirnya diputuskan
untuk menghapuskan jabatan Sultan dan yang ada adalah Khalifah yang tidak
mempunyai wewenang kekuasaan duniawi, tetapi hanya kekuasaan spiritual.

Dengan demikian, Khalifah-khalifah di Istambul hanya merupakan
lambang keislaman Turki. Penghapusan jabatan Sultan menghilangkan dualism
pemegang kekuasaan duniawi. Dengan berbagai jalan diplomatic yang
ditempuh, bentuk negara disetujui melalui Konstitusi tahun 1921 menjadi
Negara Republik, bukan kekhalifahan. Sebagai Presiden terpilih adalah Mustafa
Kemal Pasya.

Sekalipun bentuk negara telah berbentuk republic dan kepala negara
adalah seorang presiden, namun Khalifah yang dipegang oleh Abdul Majid
menimbulkan kekacauan karena masih melaksanakan praktek-praktek lama,
yakni sebagai kepala negara, dengan mengirim atau menerima wakil-wakil
negara.

Selanjutnya, Mustafa berusaha menghapuskan jataban Khalifah, supaya
dualism kepala negara dapat dihindari. Dengan perdebatan yang sengit melalui
konperensi Majelis Nasional Agung pada tanggal 3 Maret 1924 diputuskan
menghapuskan jabatan Khalifah. Khalifah yang menjabat saat itu diperintahkan
meninggalkan Turki bersama keluarganya pergi ke Swiss.

Dengan demikian, dualism kepala negara telah hilang. Langkah Mustafa
selanjutnya adalah menghilangkan hubungan antara agama dan negara yang
masih dijamin dalam konstitusi sebelumnya. Berkat perjuangan Mustafa,
tercapailah harapannya untuk membentuk negara Turki sekuler pada tahun
1937 setelah Mustafa menanamkan prinsip sekulerisme.

157



Dengan terbentuknya negara sekuler Turki, lembaga-lembaga
keagamaan yang terdapat dalam pemerintahan, seperti Biro Syaikh Al-Islam,
Mahkamah Syariat dan sebagainya. Bersama itu pula dikeluarkan berbagai
peraturan atau undang-undang baru.

Westernisasi dan sekulerisasi yang dilakukan oleh pemerintahan
Mustafa Kemal bukan hanya pada bidang institusi, tetapi mencakup bidang
kebudayaan dan adat istiadat. Sebab itu pemakaian terbus dilarang pada tahun
1925 dan sebagai gantinya dianjurkan pemakaian topi Barat. Pakaian
keagamaan juga dilarang dan rakyat Turki harus mengenakan pakaian Barat,
baik pria maupun wanita. Pada tahun 1935 dikeluarkan pula undang-undang
yang mewajibkan warga negara Turki mempunyai nama belakang. Hari cuti
resmi mingguan di ubah dari hari Jumat menjadi Hari Minggu.

Melihat perkembangan sebagaimana tersebut diatas, Republik Turki
merupakan negara sekuler. Walaupun begitu, apa yang diciptakan Mustafa
Kemal belum negara yang betul-betul sekuler. Memang benar telah dihapus
pemakaiannya dan pendidikan agama dikeluarkan dari kurikulum sekolah,
tetapi Republik Turki Mustafa Kemal masih mengurus soal agama, melalui
Departemen Urusan Agamam sekolah-sekolah Pemerintah untuk imam dan
khatib dan Fakultas Illahiyah dari Perguruan Tinggi Negara, Universitas
[stambul.

Mustafa Kemal sebagai nasionalis dan pengagum peradaban Barat tidak
menentang agama Islam. Baginya Islam adalah agama yang rasional dan
diperlukan oleh umat manusia. Namun, agama yang rasional ini telah dirusak
oleh tangan manusia. Oleh karena itu, ia melihat perlunya diadakan
pembaharuan dalam soal agama untuk disesuaikan dengan bumi Turki. Al-
Qur'an perlu diterjemahkan ke dalam bahasa Turki agar mudah dipahami
rakyat Turki. Azan dalam bahasa Turmi mulai dilaksanakan pada tahun 1931.
Fakultas Ilahiyat dibentuk untuk mempelajari pembaharuan yang diperlukan
itu. Namun, usaha itu tak berhasil dan pemikiran untuk mengadakan
pembaharuan dalam Islam melalui Pemerintahan ditinggalkan.

Sekulerisasi yang dijalankan oleh Mustafa Kemal tidak menghilangkan
agama. Sekulerisasinya berpusat pada kekuasaan golongan ulama dalam soal
negara dan dalam soal politik. Oleh karena itu, pembentukan partai yang
berdasarkan agama dilarang, seperti Partai Islam, Partai Kriste, dan sebagainya.
Yang terutama ditentangnya adalah ide negara Islam dan pembentukan negara

158



Islam. Negara mesti dipisahkan dari agama. Institusi-institusi negara, sosial,
ekonomi, hukum, politik dan pendidikan harus dibebaskan dari kekuasaan
syariat. Negara dalam pada itu, menjamin kebebasan beragama bagi rakyat.

Paham Sekulerisme dan sekulerisasi yang dijalankan Mustafa Kemal
mendapat tantangan, keras dari golongan Islam, tetapi ia berhasil
melumpuhkannya.

[tulah pembaharuan yang telah dilakukan oleh Mustafa Kemal Pasya
yang mewakili dari golongan nasionalis Turki. [a meninggal dunia pada tahun
1938. Usaha-usaha pembaharuan diteruskan oleh para pendukungnya.

5. Kembali Pada Agama

Pembaharuan-pembaharuan di Turki dalam usaha-usahanya untuk
mempertahankan dan memajukan bangsa Turki dilakukan oleh tiga golongan
yang mempunyai pandangan dan langkah yang berbeda-beda.

Sebagaimana telah disebutkan diatas, golongan Islam yang didukung
oleh para ulama menghendaki agar negara Turki (Kerajaan Usmani) menjadi
negara Islam, dimana segala kekuatan hukum diatur oleh Syara’. Golongan
I[slam ini ingin mempertahankan Turki Usmani sebagai symbol kejayaan dan
pemersatu umuat Islam sebagaimana yang telah dicapai sebelumnya.

Oleh sebab itu, mereka menaruh curiga sebagai sikap kehati-hatian
mereka terhadap pengaruh kebudayaan dan peradaban Barat yang datang.
Mereka mempunyai pandangan bahwa pengaruh kebudayaan dan peradaban
Barat yang tidak cocok dengan masyarakat Turki akan membawa dekadensi
moral bangsa Turki sendiri. Selain itu, datangnya pengaruh kebudayaan dan
peradaban Barat menyebabkan melemahnya keyakinan orang Islam (Turki).
Dengan demikian, timbullah keragu-raguan dalam setiap langkah perbuatan,
tidak mempunyai tekad dan keberanian yang mantap.

Pada awalnya Kerajaan Turki Usmani memang berada di bawah
pengaruh para ulama atau golongan Islam, dan dapat mencapai kejayaan serta
menjadi kebanggaan umat Islam waktu itu. Maka wajar apabila kemudian
datang kemunduran dalam bangsa Turki dikarenakan pengaruh-pengaruh dari
Barat. Sebelum datangnya pengaruh-pengaruh dari Barat, dengan bermodalkan
dari dalam orang Islam sendiri, Turki mampu meraih kejayaan besar. Hal
serupa juga telah diperoleh beberapa kerajaan Islam sebelumnya tanpa
mengambil unsur-unsur yang datang dari luar.

159



Namun demikian, perebuatan pengaruh untuk dapat menciptakan
situasi yang seusia dengan ide masing-masing terus dilakukan secara bersaing.

Dengan bertambahnya pemuda Turki yang dikirim belajar ke Barat,
semakin banyak pula golongan intelegensia di masyarakat Turki. Mereka
kembali ke Turki dengan membawa oleh-oleh tentang ide-ide Barat yang
modern. Golongan intelegensia inilah yang sering disebut golongan Barat.
Sepulang dari Barat, mereka ingin mengadakan pembaharuan di Kerajaan dan
masyarakat Turki.

Dibandingkan dengan golongan nasionalis, golongan Barat lebih awal
dalam mengadakan usaha-usaha pembaharuan. Tak pelak lagi bila kemudian
terjadi berdebatan antara golongan Islam dan golongan Barat. Masing-masing
golongan ingin mempunyai pengaruh.

Dalam perkembangannya, pergulatan pengaruh antara dua golongan
terus berlangsung, hingga akhirnya muncul bentuk-bentuk hasil akomodatif
dari dua golongan tersebut. Kuatnya pengaruh ulama di Kerajaan dan
masyarakat Turki membuat golongan Barat merasa kesulitan untuk
mengadakan pembaharuan-pembaharuan sebagaimana yang diidealkan.
Akhirnya golongan Barat ini menempuh jalan kompromi dalam mengadakan
pembaharuan. Hasil kompromi ini menghasilkan beberapa perubahan dalam
Kerajaan Turki, dengan munculnya konstitusi-konstitusi baru, di antaranya
adalah konstitusi yang dilakukan pada tahun 1876.

Namun dalam konstitusi tersebut, golongan Barat lebih aktif dalam
mengambil langkah kompormi. Isi konstitusi itu hanya menghendaki
perbatasan kekuasaan yang berada pada Sultan Turki. Dapat dikatakan
golongan Barat tidak banyak membawa hasil perubahan-perubahan
sebagaimana yang diinginkan. Dengan demikian golongan Barat ini dinilai
gagal, karena tidak membawa hasil sesuai dengan apa yang direncanakan.

Kegagalan golongan Barat ini menguatkan kedudukan golongan Islam
yang ingin mempertahankan tradisi lama. Disisi lain kegagalan itu merupakan
bukti tidak cocoknya model Barat untuk diterapkan di masyarakat Turki. Maka
muncullah golongan nasionalis Turki.

Dalam usaha-usaha yang dilakukan pada awal pembaharuannya,
golongan nasionalis lebih mudah mengakar dalam masyarakat Turki. Meskipun
demikian, ide nasional yang dirancang tidak dapat diterima oleh semua
kalangan. Golongan nasionalis mendapat kesempatan mengadakan

160



pembaharuan setelah kegagalan golongan Barat, sehingga mereka banyak
mengambil pelajaran dari kegagalan golongan Barat.

Usaha-usaha pembaharuan yang dilakukan oleh golongan nasional
berjalan dengan lancar setelah berhasil menyingkirkan berbagai rintangan.
Keberhasilan golongan nasional mencapai klimaksnya pada zaman Mustafa
Kemal Pasya dengan sekulerisasinya.

Dengan rasa keagamaan yang mendalam, kalangan rakyat Turki tidak
menajdi lemah dengan sekulerisasi yang dilakukan Mustafa Kemal dan
Pemerintah Nasional Turki. Islam telah mempunyai akar yang mendalam pada
masyarakat Turki dan sulit dipisahkan dari identias nasional Turki. Orang Turki
merasa dihina kalau dikatakan bukan orang Islam.

Tidak lama kemudian gerakan Kembali kepada Agama timbul di Turki.
Pada tahun 1940, imam-imam tentara mulai bertugas di angkatan bersenjata
Turki. Pada tahun 1949 pendidikan agama dimasukan kembali ke dalam
kurikulum sekolah selama dua jam seminggu. Setahun kemudian, pendidikan
agama itu bersifat wajib. Fakultas Ilahiyat yang pada tahun 1933 diubah
menjadi Institut Studi Islam, dihidupkan kembali sejak tahun 1949. Sejak tahun
1950, orang-orang Turki diperbolehkan naik haji ke Mekkah. Makalah-majalah
[slam mulai muncul, seperti sebil-ul-Resad dan Selamat, Ensiklopedia Islam juga
diterjemahkan ke dalam bahasa Turki. Tarekat, yang selama ini tetap
mempunyai pengikut besar secara rahasia di kalangan petani dan buruh, mulai
menonjolkan diri. Dalam bidang politik Islam juga telah mulai memainkan
peranannya.

Itulah keadaan masyarakat dan negara Turki yang dahulu pernah
menjadi symbol Kerajaan umat Islam, sampai sekarang Islam mempunyai peran
yang penting daam mewarnai masyarakat Turki.

DAFTAR PUSTAKA

A. Hourani, Arab Thought In The Liberal Age 1798-1939, London, Exford
University Press. 196

A.E. Priyono, Paradigma Islam Interpretasi Untuk Aksi (Bandung: Mizan, 1999)
Abd. Al-Wahhab Khallaf, ‘IIm Usul Al-Figh, Cairo, cet.7,1956

Abdullah Ahm ed an-Na'im, Dekonstruksi Syari’ah: Wacana Kebebasan, Hak
Asasi Manusia dan Hubungan International dalam Islam, terj. Ahmed
Suaedy dan Amiruddin Arrani (Yogyakarta: Lkis, 1994)

161



Achmad Jainuri, “ Tradisi Tajdid dalam Sejarah Islam (Bagian Kedua)”. Dalam
suara Muhammadiayah, No. 06/80/1995

Achmad Jainuri, Landasan Teoligis gerakan Pembaruan Islam” dalam jurnal
Ulumul Qur’an, No. 3 Vol. VI. Tahun 1995

Al-Dustur al-Qur’ani fi Syu’un al-Hayah, Cairo, 1956
Al-Hakim Al-Tsair Jamal Al-Din Al-Afghani, Cairo, 1962

Al-Urwah Al-Wusqa, tanggal 1-5-1884 (4 Rajab 1301)

At-Tahtawi, Taklis Al-Ibriz fi Talkis Bariz (Cairo: Wizaarat At-Tagafah wa Al-
Irsyad Al-Qawmi, 1958)

Azyumardi Azra, Pergolakan Politik Islam dari Fundamentalisme, Modernisme
hingga Post Modrnisme (Jakarta: Paramadinah, 1996)

Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam (Jakarta: Rajwali Press, 1997)

Bayard Dodge, Al-Azhar: A Melenium of Muslim Learning (Washington, D.C.: The
Middle East Institute, 1961

Bellah, “Reflection on the Protestant Ethich analogy in asia,” Jornal of Social Issue
19,1 (1963),

Bellah, “Religius aspects of Modernization in Turkey and Japan,” Amerika Journal
od Sociology 61, 1 (1958),

Bryan S. Tuner, Capitalism and Class in the Middle East: Theories of Social
Change and Economic Devolement (London: Heinemann Educational
Book, 1984)

Bryan S. Tuner, Weber and Islam (London & Boston: Routledge & Kegam Paul,
1974); W.F. Wertheim, “Religious Reform Movements in South and
Southeast asia,” dalam East West Parallels: Sociological Approaches to
Modern Asia (Th Hague:W. Van Hoeve, 1964),

Cairo, Dar Al-Manar. 1954, jilid F, hal. 231 dan seterusnya

Clifford Geertz, “Religious Belief and Economic Behavior in a Central Javanese
Town,” Economic Development adn Cultural Change 4,2 (1956)

David Lelyveld, Aligarh’s First Generation: Muslim Solidarity in British India
(Princeton: Princeton University Press, 1978)

Dennis J. Dunn [ed], Religion and Moderenazation in the Soviet Union (Boulder,
Colorado: Westview Press, 1977)

Dr. H. F. Al-Najjar, Rifa’ah al-Tahtawi, Cairo, Maktabah Misr, t.t.
Fauzi, P3M STAIN Purwokerto Fauzi I Ibda’ Volume 2. No. 1 Januari-Juni 2004.

Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition
(Chicago & London: The University of Chicago Press, 1982),

Geertz, The Religion of Java; James L. Peacock, Muslim Puritans; Maxime
Rodinson, Islam and Capitalism (New York: Pantheon Books, 1974)

Grolier Academic Encyclopedia, M. 13, Grolier International, America, 1983.

162



H.A.R. Gibb, Aliran-aliran Modern dalam Islam, terj. Macnum Husein (Jakarta:
Rajawali Press, 1993)

H.A.R. Gibb, Mohammedanism: A Historical Survey (New York: A Galaxy Book,
1962),

H.Qureshi, The Muslim Community in the Indo-Pakistan Sub-
continent,Gravenhage, 1962,

Hafeez Malik, Sir Sayyid Ahmad Kan and Muslim Modernization in India and
Pakistan (New York: Colombia University Press, 1980)

Hamka, Pengaruh Muhammad ‘Abduh di Indonesia (Djakarta:Tintamas, 1961)

Harun Nasution , Pembaharuan hlm. 14; Zulbadri Idris,”Pembaruan Islam
Sebelum Periode Modern”, dalam Jurnal Media Akamedika, No.29. Tahun
XIV/1998

Harun Nasution, Akal dan Wahyu dalam Islam, Jakarta, Penerbit Universitas
Undonesia, 1928

Harun Nasution, Pembaharuan Dalam Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1975),
Harun Nasution, Pembaharuan Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1975)

Harun Nasution, Pembaruan dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan Gerakan
(Jakarta: Bulan Bintang, 1994)

[. Abu Loghod, Arab Rediscovery of Europe, Princeton, Princeton University
Press. 1963

.A. Al-‘Adawi, Rasyid Rida, Al-Imam Al-Mujajid, Cairo, Maktabah Misr, t,t,

Idris Taha, Demokrasi Religius (Jakarta: Teraju, 2004)

Imam Munawir,Mengenal Pribadi 30 Pendekar dan Pemikir Islam Dari Masa ke
Masa,Bina [Imu,Surabaya

James L. Peacock, Muslim Puritans: Reformist Psychology in Southeast Asian
Islam (Barkeley: University of California Press, 1987)

John 0. Voll, Pembaharuan dan Perubahan dalam sejarah Islam : tajdid dan Islah.
Dalam John L. Esposito (ed), Dinamka Kebangunan Islam: watak, proses,
dan tantangan. Terjemahan Bakri Siregar (Jakarta: Rajawali Press, 1987)

Kayr Ad-Din Tunisi, Mugaddimah Kitab Aqwam Al-Masalik fi Ma’rifat Ahwal Al-
Mamalik (Tunis: Matba’at ad-Dawlah, 1284/1867/1868)

Kuntowijoyo, Industrialisasi dan dampak Sosialnya (Yokyakarta : Tiara wacana,
1987)

Kuntowijoyo, Mesjid atau Budaya Pasar,” Akar Ketegangan Budaya di Masa
Pembangunan” Dalam Budaya dan Masyarakat (Yogyakarta : Tiara
Wacana, 1987 )

Lord Kinross, Biography of Mustafa Kemal father of Modern Turkey, New York,
William Marrow and Company, 1965

163



Lothrop Stoddard, Dunia Baru Islam (The New Word of Islam), terj. M. Mulyadi
Djoyomartono dkk. (Jakarta: Gunung Agung, 1966),

M. Amin Rais,” Kata Pengantar”, hlm. X ; Lihat lebih lanjut pada Fazlur Rahman,
Revival and Refirm in Islam; dalam P.M Holt. ANN K.S. Lambton, Bernard
Lewis (ed), The Cambridge History of Islam Vol. 2B (Cambridge:
Cambridge Universty Press, 1970)

M. Amin Rais,”Kata Pengantar”, dalam John ]. Donohue dan John L. Esposito
(eds), Islam dan Pembaruan: Ensiklopesia Masalah-masalah, ter;j.
Machnum husein( Jakarta: Rajawali Press, 1993)

M.Q. Al-Baqli, ed., AI-Mukhtar Min Tarikh Al-Jabarti, Cairo, Matabi ‘Al-Sya’b,
1958

Maulana Muhammad ali, The Religion of Islam (Cairo: The Arab Writer
Publisher & Printers, t.t.) hlm. 3

Max Weber, The Theoris of Social and Economic Organization. Diedit dengan
pengantar oleh Talcott Parson (New York: The Free Press, 1964

Muhammad ‘Abduh, Al-Islam wa An-Nasraniyah ma’a al-‘Ilm wa al-Masaniyah
(Kairo: Al-Manar, 1938)

Muhammad ‘Abduh: Pioneer of Islamic Reform.” In Ali Rahnema [ed.], Pioneers
of Islamic Revival (London and New Jersey: Zed Books Ltd., 1994)

Muhammad Raid Rida, Trik al-Ustadz Al-Imam Asy-Syekh Muhammad ‘Abduh,
vol. 1 (Egypt: Matbaat al-Manar, 1931)

N. Berkes. The Development of Secularisme in Turkey, Mantreal, Mc, Gill
University Press. 1964

Nurcholis Majid, Islam Kemoderenan Dan Keindonsiaan (Bandung: Mizan, 1987)

Nurcholish Madjid, Islam, Doktrin dan Peradaban (Jakarta: Paramadina, 1992),
hlm. 360-362; Saiful Muzani (ed.), Islam Rasional Gagasan dan
Pemikiran Prof. Dr. Harun Nasution (Bandung: Mizan, 1996)

Prof. Dr. Harun Nasution, Pembaharuan dalam Islam, Bulan Bintang, Jakarta.

Robert N. Bellah, “Epilogue: Religion and Progress in Modern Asia,” dalam
Religion and Progress in Modern Asia (New York: Free Press, 1965),

S.F. Mahmud, The Story of Islam (London & Decca: Oxford University press,
1960)

SergeA. Znkovsky, Pan-Turkism and Islam in Rusia (Cmabrige, Mss.: Harvard
University Press, 1960)

Syafiq A. Mughni, “Islam dan Modernisasi dengan Rujukan Khusus Terhadap
Masalah Indonesia”. Makalah disampaikan dalam Inagurasi Mahasiswa
Baru Universitas Muhammadiyah Surabaya, 1985

T. Al-Tahani, ed., Muzakkirat Al-Imam Muhammad ‘Abduh, Cairo, Dar Al-Hilal,
t.t,

T. Al-Tanahi, Cairo, AL-Majlis Al-A’la Li Al-Syu’un Al-Islamiah, 1964

164



Tahtawi, Manahij Al-Albab Al-Misriyah fi Mabahij Al-Adab Al-Asriyah (Cairo,
1912, hlm. 373. (Princeton: Princeton University Press, 1978

Taqi Ad-Din Ahmad Ibn Taimiyah (1263-1326), adalah pemikir dan penulis
terbesar pada masanya. la menjadi guru besar mazhab Hanbali di
Universitas Damaskus. Lihat H.A.R. Gibb, Mohammedanism

The Encylclopaedia of Islam, ed. 1965, Judul Jamal Al-Din Al-Afghani
The New World of Islam., London, 1921
W.C.Smith, modern Islam in India,lahore, ashrof, 1963

Weber, The Protestant Ethich adn the Spirit Capitalism (New York: Charles
Scribner’s Son, 1958),

William Roff, “ Indonesia and Malay Student in Cairo in the 1920’s,” Indonesia
9(1970), hlm. 80-87. Lihat juga kajian belakangan, Mona Abaza, Islamic
Education Perception and Exchange; Indonesia student in Cairo (Paris:
Association Archipel, 1994)

165





