
IRFANI 

P-ISSN 1907-0969 E-ISSN 2442-8272 

Volume 21 Nomor 3 Tahun 2025 

Halaman 1288-1301 

http://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ir 

 
 
 

1288 

 

RELEVANSI FILSAFAT AKHLAK DAN MANUSIA 

PARIPURNA DALAM PEMIKIRAN MURTADHA 

MUTHAHHARI 

Gilang Virmanedi Putra1, Novi Hendri2 

1 2Universitas Islam Negeri Sjech M. Djamil Djambek Bukittinngi 

Email: gvirmanedip66957@gmail.com  

 

ABSTRAK 

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh krisis moral di era modern yang menuntut 

pemahaman etika secara lebih mendalam dan holistik. Murtadha Muthahhari 

menawarkan konsep filsafat akhlak yang terintegrasi dengan tujuan penciptaan 

manusia, yaitu mencapai kesempurnaan atau insan kamil. Bagi Muthahhari, akhlak 

bukan sekadar kumpulan aturan, melainkan sarana pembentukan manusia 

seutuhnya. Dengan demikian, kajian ini menelusuri relasi antara filsafat akhlak dan 

konsep manusia paripurna dalam pemikiran Muthahhari serta relevansinya dalam 

menjawab problem kemanusiaan kontemporer. Penelitian dilakukan melalui 

metode kualitatif dengan pendekatan kepustakaan (library research), menggunakan 

karya-karya orisinil Muthahhari dan kajian akademik terkait sebagai sumber utama. 

Analisis difokuskan pada penelaahan konsep filsafat akhlak dan insan kamil serta 

evaluasi kelebihan dan kekurangannya dalam memahami teks keagamaan. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa pemikiran Muthahhari memiliki relevansi yang 

kuat dalam memahami hubungan antara akhlak dan manusia paripurna (manusia 

sempurna). Konsep insan kamil bukan hanya idealisme teoretis, tetapi dapat 

menjadi jawaban praktis terhadap tantangan moral masyarakat modern. Di tengah 

kondisi kontemporer yang sering kehilangan arah dan nilai-nilai kebaikan, 

pembentukan manusia berakhlak sempurna menjadi kebutuhan mendesak untuk 

membangun peradaban yang lebih beradab, adil, dan bermakna. 

Kata Kunci: Relevansi, Filsafat Akhlak, Insan Kamil, Murtadha Muthahhari 

ABSTRACT 

This research is motivated by the moral crisis in the modern era, which demands a 

deeper and more holistic understanding of ethics. Murtadha Muthahhari offers a 

concept of moral philosophy integrated with the purpose of human creation, namely 

attaining perfection or insān kāmil (the perfect human). For Muthahhari, morality 

is not merely a set of rules but a means of shaping the whole human being. This 

study explores the relationship between moral philosophy and the concept of the 

http://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ir
mailto:gvirmanedip66957@gmail.com


IRFANI 

P-ISSN 1907-0969 E-ISSN 2442-8272 

Volume 21 Nomor 3 Tahun 2025 

Halaman 1288-1301 

http://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ir 

 
 
 

1289 

 

perfect human in Muthahhari’s thought and its relevance in addressing 

contemporary human problems. The research employs a qualitative method with a 

library research approach, using Muthahhari’s original works and academic 

studies related to his thought as primary sources. The analysis focuses on 

examining the main concepts of moral philosophy and the perfect human, as well 

as evaluating their strengths and weaknesses in interpreting religious texts. The 

findings indicate that Muthahhari’s ideas demonstrate a strong relevance in 

understanding the connection between morality and the perfect human. The concept 

of insān kāmil is not merely an idealistic notion but also offers practical solutions 

to contemporary moral challenges. In a modern world that often loses its moral 

direction and values, the formation of morally perfected individuals emerges as an 

urgent necessity for building a more civilized, just, and meaningful society. 

Keywords: Relevance, Moral Philosophy, Insan Kamil, Murtadha Muthahhari 

PENDAHULUAN 

Krisis moral pada era modern menjadi persoalan serius yang tampak dalam 

melemahnya nilai kemanusiaan dan hilangnya orientasi spiritual dalam kehidupan. 

Perkembangan teknologi, globalisasi, dan modernisasi telah memicu perubahan 

gaya hidup yang berpusat pada rasionalitas dan materialisme.1 Banyak individu 

memiliki kecerdasan intelektual, tetapi tidak diimbangi dengan moralitas yang 

matang, sehingga muncul fenomena dehumanisasi, yaitu kondisi ketika manusia 

kehilangan jati diri kemanusiaannya.2 Modernisme yang menempatkan akal 

sebagai satu-satunya ukuran kebenaran menjadikan manusia bergantung pada 

rasionalitas semata, sehingga meninggalkan nilai-nilai spiritual sebagai pedoman 

dalam bertindak.3 

Dalam konteks kemerosotan moral tersebut, filsafat akhlak hadir sebagai 

ilmu yang berperan penting dalam mengarahkan tindakan manusia pada kebaikan.4 

Filsafat akhlak tidak hanya membahas tindakan baik dan buruk secara normatif, 

melainkan juga mencari dasar, tujuan, dan nilai filosofis dari tindakan tersebut. 

Filsafat akhlak membantu manusia memahami alasan mengapa suatu tindakan 

harus dilakukan dan bagaimana cara bertanggung jawab secara moral. Maka dari 

 
1 Muaddyl Akhyar, Ilpi Zukdi, and Nurfarida Deliani, “Value-Based Leadership of Islamic Education 
Teachers and Its Role in Disciplinary Religious Practice Formation: A Qualitative Case Study in an 
Indonesian Public School,” Jurnal Pendidikan Islam 13, no. 2 (2024): 97–105. 
2 Elawati Dewi, Devy Habibi Muhammad, and Ari Susandi, “Peran Pendidikan Akhlak Dalam 

Penanggulangan Krisis Moralitas Sosial Di Era Globalisasi,” Jurnal Pendidikan Dan Konseling 4, 

no. 1 (2022): 214–22. 
3 Kurnia Sari Wiwaha, “Urgensi Mencapai Insan Kamil Di Zaman Modern (Studi Pemikiran Ibnu 

Arabi),” Penelitian Agama 25, no. 1 (2024): 46–47. 
4 Samsul Munir Amin, Ilmu Akhlak (Jakarta: Amzah, 2016). 

http://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ir


IRFANI 

P-ISSN 1907-0969 E-ISSN 2442-8272 

Volume 21 Nomor 3 Tahun 2025 

Halaman 1288-1301 

http://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ir 

 
 
 

1290 

 

itu, akhlak tidak hanya menjadi aturan perilaku, tetapi juga membangun kesadaran 

moral dan spiritual sebagai tujuan hidup manusia yang bermakna. 

Dalam tradisi Islam, akhlak menjadi bagian fundamental dari ajaran agama. 

Secara filosofis, akhlak berbeda dari etika.5 Etika merupakan ilmu yang membahas 

alasan rasional dari perilaku moral, sedangkan akhlak adalah panduan hidup yang 

mengajarkan manusia untuk berperilaku baik agar menjadi pribadi yang mulia.6 

Immanuel Kant misalnya, mendefinisikan moralitas sebagai kewajiban yang tidak 

ditentukan oleh kebahagiaan atau paksaan eksternal.7 Sementara itu, Ibnu 

Miskawaih sebagai tokoh etika Islam menegaskan bahwa akhlak merupakan 

kondisi jiwa yang mendorong perilaku tanpa harus melalui pertimbangan rasional 

terlebih dahulu.8 Kondisi jiwa ini dapat terbentuk secara fitrah maupun melalui 

pembiasaan dan pendidikan akhlak. 

Objek filsafat akhlak mencakup seluruh tindakan manusia. Akal memiliki 

peran penting dalam proses pembentukan akhlak. Akal mendorong manusia untuk 

mencari pengetahuan, memahami makna kebaikan, serta merefleksikan tindakan 

moral. Tujuan akhlak tidak hanya pada penguasaan teori, tetapi juga mewujudkan 

kesucian diri, menciptakan kebaikan, dan membawa kemanfaatan bagi manusia 

lain.9 Akhlak memotivasi manusia untuk melakukan tindakan baik karena 

kesadaran intrinsik, bukan karena paksaan atau tuntutan sosial. 

Dalam tradisi pemikiran Islam, puncak tujuan akhlak adalah pembentukan 

insan kamil (manusia sempurna). Konsep insan kamil mencakup kesempurnaan 

moral, spiritual, intelektual, dan sosial. Insan kamil merupakan pribadi yang 

mampu mengaktualisasikan seluruh potensi kemanusiaan secara seimbang.10 Di era 

modern, konsep ini menjadi relevan karena kesempurnaan manusia tidak hanya 

dilihat dari aspek fisik atau prestasi intelektual, tetapi dari kemampuan menjaga 

keseimbangan antara akal, emosi, dan spiritualitas dalam menjalani kehidupan. 

Dalam konteks tersebut, pemikiran Murtadha Muthahhari memiliki 

kontribusi penting dalam diskursus filsafat akhlak dan konsep insan kamil. 

Murtadha Muthahhari yang biasa dipanggil Muthahhari adalah filosof dan pemikir 

Islam kontemporer yang memberikan perhatian besar terhadap filsafat akhlak 

sebagai fondasi pembentukan manusia ideal. Muthahhari menempatkan akhlak 

 
5 Mohammad Muslih, Filsafat Umum Dalam Pemahaman Praktis (Yogyakarta: Belukar, 2005). 
6 Haidar Bagir, Buku Saku Filsafat Islam (Bandung: Arasy, 2005). 
7 Yusuf Zainal Abidin, Filsafat Postmodern (Bandung: Pustaka Setia, 2018). 
8 Nizar, Barsihannor, and Muhammad Amril, “Pemikiran Etika Ibn Miskawaih,” Kuriositas 11, no. 

1 (2017): 54. 
9 Ahmad Amin, Etika: Ilmu Akhlak, ed. Farid Ma’ruf (Jakarta: Bulan Bintang, 1993). 
10 Syukri, “Insan Kamil Dan Moralitas Ideal Menurut Tasawuf Falsafi,” Multikultural & 

Multireligius 3, no. 3 (2015): 106. 

http://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ir


IRFANI 

P-ISSN 1907-0969 E-ISSN 2442-8272 

Volume 21 Nomor 3 Tahun 2025 

Halaman 1288-1301 

http://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ir 

 
 
 

1291 

 

sebagai jalan menuju kesempurnaan diri atau insan kamil.11 Menurut Muthahhari, 

akhlak bukan hanya sekadar tindakan lahiriah yang tampak, tetapi juga proses 

penyucian batin yang bertujuan untuk mendekatkan diri kepada Allah sebagai 

tujuan akhir kehidupan manusia.12 

Konsep kesempurnaan manusia menurut Muthahhari menekankan bahwa 

manusia diciptakan dengan potensi untuk mencapai kesempurnaan spiritual dan 

moral. Potensi tersebut harus dikembangkan melalui pendidikan akhlak, penyucian 

diri (tazkiyah), dan pengendalian hawa nafsu (mujahadah). Muthahhari 

menegaskan bahwa pengembangan akhlak harus diiringi dengan keikhlasan 

(ikhlas). Tindakan moral tanpa keikhlasan menurut Murtadha Muthahhari tidak 

memiliki nilai spiritual yang sejati. Oleh karena itu, keikhlasan menjadi inti dari 

nilai moral dalam setiap tindakan manusia.13 

Dalam pemikiran Muthahhari, akal memiliki posisi penting sebagai alat 

untuk memahami ajaran moral dan agama. Muthahhari menolak pandangan yang 

memisahkan akal dan agama. Menurut Muthahhari, akal merupakan anugerah yang 

harus digunakan untuk memahami wahyu dan menilai tindakan moral.14 Namun, 

akal tidak boleh berdiri sendiri tanpa bimbingan wahyu. Karena itu, Muthahhari 

menekankan integrasi antara akal dan wahyu sebagai jalan untuk mencapai 

tindakan moral yang benar dan kesempurnaan spiritual.15 

Relevansi pemikiran Muthahhari terlihat jelas dalam menjawab tantangan 

moral masyarakat modern. Konsep insan kamil yang ditawarkan Muthahhari 

mampu memberikan solusi bagi krisis moral dengan mendorong pengembangan 

karakter manusia secara komprehensif.16 Dalam konteks sosial, pemikiran 

Muthahhari mendorong individu untuk memperjuangkan keadilan, menolong 

sesama, dan menjaga hubungan sosial yang harmonis. Dalam konteks individu, 

konsep insan kamil menurut Muthahhari mendorong manusia untuk menjaga 

integritas moral, mengendalikan nafsu, serta memaksimalkan kedekatan spiritual 

dengan Allah.17 

Dalam pendidikan moral generasi muda, pemikiran Muthahhari juga 

memiliki relevansi besar. Pengaruh negatif dari media dan budaya global dapat 

melemahkan nilai-nilai moral dan spiritual generasi muslim. Maka, model 

 
11 Murtadha Muthahhari, Filsafat Moral Islam : Kritik Atas Berbagai Pandangan Moral, ed. 

Muhammad Babul Ulum (Jakarta: al-Huda, 2004). 
12 Murtadha Muthahhari, Falsafah Akhlak, ed. Faruq Bin Dhiya (Yogyakarta: Rausyan Fikr, 2012). 
13 Murtadha Muthahhari, Manusia Sempurna, ed. Arif Mulyadi (Yogyakarta: Rausyan Fikr, 2011). 
14 Naibin, “Murtadha Muthahhari: Filsafat Etika Islam,” Jurnal Intelektual 10, no. 1 (2020): 109. 
15 Naibin. 
16 Franz Magniz Suseno, Etika Dasar : Masalah-Masalah Pokok Filsafat Moral (Yogyakarta: 

Kanisius, 1987). 
17 Murtadha Muthahhari, Masyarakat Dan Sejarah (Yogyakarta: Rausyan Fikr, 2012). 

http://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ir


IRFANI 

P-ISSN 1907-0969 E-ISSN 2442-8272 

Volume 21 Nomor 3 Tahun 2025 

Halaman 1288-1301 

http://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ir 

 
 
 

1292 

 

pendidikan akhlak yang ditawarkan Muthahhari yang mengintegrasikan akal, 

spiritualitas, dan ajaran Islam dapat membantu generasi muda membangun karakter 

yang kuat dan bermoral.18 

Kajian terhadap pemikiran Muthahhari telah banyak dilakukan, namun 

fokus kajian yang secara khusus membahas hubungan antara filsafat akhlak dan 

konsep insan kamil masih jarang ditemukan. Padahal, relasi tersebut sangat penting 

untuk dipahami karena memberikan kerangka filosofis mengenai bagaimana akhlak 

dapat membentuk manusia sempurna. 

Pemikiran Muthahhari tentang filsafat akhlak memiliki relevansi besar 

dalam menjawab krisis moral modern. Akhlak dalam pandangan Murtadha 

Muthahhari bersifat rasional, spiritual, dan transformatif. Akhlak bukan hanya 

pedoman normatif, tetapi menjadi jalan menuju realisasi eksistensi manusia sebagai 

insan kamil. Karena itu, penelitian tentang relasi filsafat akhlak dan konsep insan 

kamil dalam pemikiran Murtadha Muthahhari penting dilakukan untuk menggali 

lebih dalam kontribusinya dalam membentuk peradaban moral yang bermartabat. 

Penelitian ini menjadi upaya akademik untuk mengkaji bagaimana akhlak menurut 

Murtadha Muthahhari dapat menjadi solusi filosofis dan praktis atas persoalan 

kemanusiaan di era modern. 

METODE 

Penelitian dilakukan melalui metode kualitatif dengan pendekatan kepustakaan 

(library research), penelitian menggunakan karya-karya orisinil Muthahhari dan 

kajian akademik terkait sebagai sumber utama, serta disandingkan dengan sumber 

sekunder lainnya yang relevan 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Konsep Akhlak dalam Pemikiran Murtadha Muthahhari 

Akhlak dalam pandangan Muthahhari merupakan bagian integral dari ajaran 

Islam yang membahas kesempurnaan jiwa manusia, bukan sekadar aturan perilaku 

lahiriah. Muthahhari membedakan antara tindakan lahiriah yang dapat dilihat 

secara kasat mata dengan kondisi batin yang menjadi sumber dari tindakan tersebut. 

Karena itu, akhlak Islam menurut Muthahhari merupakan sistem nilai yang 

mengakar pada akidah tauhid yang menjadikan Allah sebagai sumber nilai mutlak 

dan tujuan akhir dari segala perilaku manusia. Bagi Muthahhari, akhlak adalah 

perbuatan yang dimulai dengan mengingat Allah SWT, karena dengan mengingat 

Allah, manusia mampu menemukan dirinya.19 Oleh karena itu, akhlak tidak cukup 

 
18 Naibin, “Murtadha Muthahhari: Filsafat Etika Islam.” 
19 Muthahhari, Falsafah Akhlak. 

http://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ir


IRFANI 

P-ISSN 1907-0969 E-ISSN 2442-8272 

Volume 21 Nomor 3 Tahun 2025 

Halaman 1288-1301 

http://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ir 

 
 
 

1293 

 

hanya dipahami sebagai kepatuhan terhadap norma sosial atau budaya, tetapi harus 

dipahami sebagai usaha sadar manusia untuk membentuk jiwanya agar selaras 

dengan nilai kebenaran, kebaikan, dan keindahan yang berasal dari Allah. 

Muthahhari menjelaskan bahwa tujuan utama akhlak adalah membawa 

manusia menuju kesempurnaan eksistensial. Dalam Islam, manusia diciptakan 

bukan hanya sebagai makhluk biologis yang memiliki kebutuhan jasmani, tetapi 

juga sebagai makhluk spiritual yang diberi potensi untuk berkembang secara moral 

dan intelektual. Akhlak berfungsi sebagai sarana untuk memurnikan jiwa (tazkiyah 

al-nafs), membebaskannya dari dorongan hawa nafsu yang rendah, serta 

membimbing manusia untuk mendekatkan diri kepada Allah. Alhasil, akhlak dalam 

Islam tidak hanya bertujuan menciptakan masyarakat yang tertib secara sosial, 

tetapi juga membentuk manusia paripurna (insan kamil), yaitu manusia yang 

seluruh orientasi hidupnya diarahkan kepada keridaan Ilahi.20 Muthahhari 

memandang bahwa akhlak bukanlah sesuatu yang bersifat buatan atau hasil 

kesepakatan manusia semata, melainkan objektif dan mutlak karena berakar pada 

fitrah manusia dan wahyu Tuhan. Muthahhari menolak relativisme moral yang 

berkembang dalam pemikiran modern yang memisahkan antara agama dan 

moralitas serta menegaskan bahwa nilai moral sejati tidak dapat berubah karena 

didasarkan pada hakikat manusia yang tetap. 

Menurut Muthahhari, nilai-nilai moral seperti kejujuran, keadilan, dan kasih 

sayang bersifat universal dan selalu benar dalam konteks apa pun karena sejalan 

dengan fitrah manusia dan kehendak Allah.21 Oleh karena itu, akhlak menurut 

Muthahhari tidak dapat berdiri sendiri tanpa keterhubungan dengan agama, sebab 

agama memberikan legitimasi ontologis dan tujuan spiritual yang tidak dapat 

diperoleh dari filsafat moral sekuler. Muthahhari menekankan bahwa akhlak harus 

dipahami secara rasional sekaligus spiritual. Meskipun Muthahhari mengakui peran 

akal sebagai instrumen penting dalam membedakan yang baik dan buruk, ia 

menegaskan bahwa akal tidak cukup jika tidak dituntun oleh wahyu karena 

keterbatasannya dan potensi pengaruh hawa nafsu serta lingkungan yang 

menyimpang. Maka, integrasi antara akal, wahyu, dan fitrah menjadi pondasi 

sistem akhlak Islam yang utuh menurut Muthahhari. Dalam pandangan ini, akhlak 

bukan hanya menjadi instrumen kehidupan duniawi yang baik, tetapi juga jalan 

menuju kehidupan ukhrawi yang mulia, sebab melalui akhlak manusia menapaki 

tangga spiritual untuk mendekat kepada Tuhan dan menjadi makhluk sejati.22 

 
20 Muthahhari. 
21 Murtadha Muthahhari, Quantum Akhlak, ed. Muhammad Babul Ulum (Yogyakarta: Arti Bumi 

Intaran, 2008). 
22 Muthahhari. 

http://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ir


IRFANI 

P-ISSN 1907-0969 E-ISSN 2442-8272 

Volume 21 Nomor 3 Tahun 2025 

Halaman 1288-1301 

http://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ir 

 
 
 

1294 

 

Prinsip utama akhlak dalam pemikiran Muthahhari bertumpu pada tauhid 

sebagai landasan seluruh nilai moral dalam Islam. Muthahhari menegaskan bahwa 

seluruh perbuatan luhur yang layak dipuji pada hakikatnya adalah bentuk 

penyembahan, dan sifat dasar perbuatan suci selalu berorientasi pada pengakuan 

terhadap keesaan Allah SWT,23 sehingga tanpa orientasi ketuhanan akhlak akan 

kehilangan arah dan makna sejatinya. Dalam sistem akhlak Islam, nilai suatu 

perbuatan tidak hanya ditentukan oleh dampak lahiriah, tetapi juga oleh niat dan 

orientasi spiritual di baliknya. Selain tauhid, prinsip kesempurnaan manusia (insan 

kamil) menjadi tujuan fundamental akhlak. Melalui akhlak, manusia diarahkan 

untuk mengembangkan potensi fitrahnya, seperti kejujuran, kasih sayang, dan 

ketakwaan. Dengan kata lain, akhlak bukan hanya berkaitan dengan hubungan 

antarmanusia, tetapi juga berkaitan dengan pembentukan pribadi yang utuh, luhur, 

dan mendekati kesempurnaan ilahiah.24 Prinsip lain yang ditekankan Murtadha 

Muthahhari adalah kebebasan dan tanggung jawab moral, karena manusia memiliki 

kehendak bebas dalam memilih perbuatannya dan harus bertanggung jawab atas 

akibat moral dari pilihannya. Akhlak baru bermakna jika manusia memilih 

kebaikan dengan kesadaran penuh, bukan karena paksaan eksternal.25 

Dalam pandangan Muthahhari, akhlak memiliki dua dimensi utama yang 

saling melengkapi, yaitu dimensi individual dan dimensi sosial. Dimensi individual 

menekankan pembinaan dan penyucian jiwa melalui tazkiyatun nafs agar manusia 

terbebas dari sifat tercela, seperti kesombongan, iri hati, dan rakus, serta mampu 

menumbuhkan sifat terpuji seperti keikhlasan, kesabaran, dan kejujuran.26 Tujuan 

dimensi ini adalah membentuk karakter pribadi yang kokoh sebagai fondasi 

lahirnya masyarakat yang baik.27 Di sisi lain, dimensi sosial akhlak juga krusial 

karena etika Islam tidak berhenti pada perbaikan diri, tetapi harus tercermin dalam 

hubungan sosial yang adil dan penuh kasih sayang. Seseorang yang benar-benar 

bermoral menurut Muthahhari bukan hanya fokus pada ibadah pribadi, tetapi juga 

aktif menegakkan keadilan, menolak penindasan, dan memperjuangkan kebenaran 

dalam kehidupan sosial. 

Ciri khas akhlak dalam pemikiran Muthahhari terletak pada sifatnya yang 

teosentris, rasional, objektif, dan teleologis. Akhlak bersumber dari Tuhan sehingga 

bersifat mutlak, tidak berubah oleh ruang dan waktu, dan memiliki dasar yang tetap 

dalam fitrah serta wahyu ilahi. Sekalipun demikian, Muthahhari tetap mengakui 

 
23 Muthahhari, Falsafah Akhlak. 
24 Murtadha Muthahhari, Manusia Sempurna Nilai Dan Kemampuan Manusia Intelektual, 

Spiritualitas Dan Tanggung Jawab Sosial (Yogyakarta: Rausyan Fikr, 2011). 
25 Muthahhari. 
26 Muthahhari, Quantum Akhlak. 
27 Muthahhari, Filsafat Moral Islam : Kritik Atas Berbagai Pandangan Moral. 

http://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ir


IRFANI 

P-ISSN 1907-0969 E-ISSN 2442-8272 

Volume 21 Nomor 3 Tahun 2025 

Halaman 1288-1301 

http://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ir 

 
 
 

1295 

 

kemampuan akal manusia dalam memahami prinsip moral secara rasional. Dengan 

integrasi rasio dan wahyu, akhlak dalam pemikiran Muthahhari tidak bersifat anti-

rasio, tetapi menempatkan rasio dan teks wahyu sebagai dua instrumen penting 

dalam membimbing perilaku manusia. Akhlak juga bersifat teleologis karena selalu 

diarahkan pada tujuan akhir berupa kesucian jiwa dan kedekatan dengan Allah. 

Setiap tindakan moral tidak hanya dinilai dari manfaat sosialnya, tetapi dilihat 

sejauh mana tindakan tersebut membawa manusia pada perkembangan spiritual dan 

maqam ruhani yang tinggi. Akhlak dalam pandangan Muthahhari juga menyatukan 

aspek lahir dan batin, sehingga penilaian moral tidak hanya bergantung pada 

tindakan yang tampak, tetapi juga pada niat serta keikhlasan hati pelakunya.28 

Landasan akhlak dalam pemikiran Muthahhari bersumber dari tiga aspek 

yang saling melengkapi, yaitu wahyu, akal, dan fitrah.29 Wahyu menjadi dasar 

tertinggi penentu nilai moral karena mengandung prinsip universal seperti keadilan, 

kejujuran, dan amanah. Akan tetapi, Muthahhari tidak memisahkan wahyu dari 

akal, karena akal berfungsi memahami dan mengaktualisasikan nilai akhlak yang 

terkandung dalam wahyu.30 Selain itu, Muthahhari menekankan fitrah moral 

manusia yang secara kodrati menyukai nilai luhur dan membenci keburukan, 

sehingga tugas akhlak adalah menumbuhkan kecenderungan fitrah tersebut agar 

berkembang. Integrasi antara wahyu, akal, dan fitrah menjadikan teori akhlak 

Murtadha Muthahhari bersifat komprehensif, seimbang, rasional, dan spiritual.31 

Melalui pendekatan ini, Muthahhari berhasil menggabungkan spiritualitas, 

intelektualitas, dan kemanusiaan dalam satu bangunan akhlak yang kokoh dan 

relevan sepanjang zaman. 

 

2. Peran Akhlak dalam Proses Aktualisasi Manusia Paripurna Menurut 

Murtadha Muthahhari 

Menurut Muthahhari, manusia pada dasarnya memiliki kesamaan dengan 

hewan karena keduanya sama-sama mempunyai kebutuhan biologis, seperti makan, 

minum, bergerak, dan berkembang biak. Namun, Muthahhari menegaskan bahwa 

manusia memiliki kelebihan yang membuatnya berbeda dan lebih sempurna 

dibandingkan hewan. Perbedaan tersebut bukan terletak pada aspek fisik atau 

sekadar kemampuan bertahan hidup, tetapi pada dua aspek mendasar, yakni 

pandangan dan kecenderungan manusia terhadap nilai-nilai kehidupan. Dua aspek 

inilah yang melahirkan kebudayaan, peradaban, serta struktur moral yang tidak 

 
28 Muthahhari. 
29 Muthahhari, Falsafah Akhlak. 
30 Muthahhari, Manusia Sempurna Nilai Dan Kemampuan Manusia Intelektual, Spiritualitas Dan 

Tanggung Jawab Sosial. 
31 Muthahhari, Quantum Akhlak. 

http://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ir


IRFANI 

P-ISSN 1907-0969 E-ISSN 2442-8272 

Volume 21 Nomor 3 Tahun 2025 

Halaman 1288-1301 

http://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ir 

 
 
 

1296 

 

ditemukan pada makhluk lain. Melalui kemampuan pandangan dan kecenderungan 

moral tersebut, manusia dapat mengatur kehidupannya dengan nilai-nilai yang 

bersifat turun-temurun, sehingga kebudayaan menjadi ciri fundamental yang 

membedakan manusia dari hewan. 

Dalam menjelaskan pandangan tentang manusia, Muthahhari mengangkat 

perdebatan antara kaum spiritualis dan kaum materialis. Kaum spiritualis 

berpandangan bahwa manusia terdiri dari tubuh dan roh, serta roh bersifat abadi 

dan tidak musnah oleh kematian. Pandangan ini, menurut Muthahhari, sesuai 

dengan ajaran agama dan dibenarkan oleh teks-teks Islam. Berbanding terbalik 

dengan pandangan tersebut, kaum materialis menyatakan bahwa manusia tidak 

lebih dari sekadar mesin biologis, dan kematian berarti berakhirnya seluruh 

eksistensi manusia. Berdasarkan perbedaan pandangan ini, Muthahhari 

menyimpulkan bahwa meskipun manusia memiliki kesamaan dengan hewan dalam 

aspek biologis, ia tetap memiliki keistimewaan berupa kebudayaan, spiritualitas, 

dan dimensi moral, sehingga kebudayaan menjadi faktor utama yang menjadikan 

manusia lebih sempurna dan lebih mulia daripada makhluk lainnya. 

Dalam kerangka pemikiran Muthahhari, manusia adalah makhluk potensial 

yang tidak dilahirkan dalam kondisi sempurna, tetapi memiliki kemampuan dasar 

yang menunggu untuk berkembang. Potensi tersebut mencakup fitrah akal, 

kehendak bebas, spiritualitas, serta kemampuan moral yang hanya dapat bertumbuh 

melalui usaha, pendidikan, dan pembentukan akhlak. Akhlak berfungsi sebagai 

pedoman nilai yang mengarahkan seluruh potensi tersebut agar berkembang secara 

benar dan konstruktif, sehingga manusia tidak hanya cerdas secara intelektual, 

tetapi juga memiliki kepribadian yang matang secara moral.32 Karena itu, 

Muthahhari sangat menekankan pentingnya pembinaan akhlak sejak dini di 

lingkungan keluarga, sekolah, masyarakat, dan dalam diri individu sendiri. Tanpa 

dasar akhlak yang kuat, manusia mudah mengalami kerusakan moral meskipun 

memiliki kecerdasan intelektual yang tinggi. Oleh sebab itu, menurut Muthahhari, 

pembentukan manusia paripurna tidak hanya ditentukan oleh pengetahuan, tetapi 

juga sangat bergantung pada kemuliaan akhlak.33 

Akhlak dalam pandangan Muthahhari merupakan jalan utama menuju 

kesempurnaan manusia. Akhlak bukan sekadar aturan moral atau pelengkap 

kehidupan sosial, tetapi merupakan sarana spiritual yang menyempurnakan jiwa 

sesuai dengan fitrah penciptaannya.34 Tujuan akhir keberadaan manusia adalah 

 
32 Muthahhari. 
33 Muthahhari, Falsafah Akhlak. 
34 Muthahhari, Manusia Sempurna. 

http://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ir


IRFANI 

P-ISSN 1907-0969 E-ISSN 2442-8272 

Volume 21 Nomor 3 Tahun 2025 

Halaman 1288-1301 

http://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ir 

 
 
 

1297 

 

mencapai tingkat kesempurnaan tertinggi atau menjadi manusia paripurna.35 

Muthahhari menjelaskan bahwa manusia paripurna bukan hanya dilihat dari 

kepemilikan pengetahuan atau kecerdasan, tetapi dari kemampuan mewujudkan 

nilai-nilai ilahi dalam kehidupan. Bahkan seorang yang dianggap cerdas dapat saja 

tidak sempurna secara spiritual, dan sebaliknya seseorang yang sederhana ilmu 

duniawinya mungkin lebih sempurna secara moral dan spiritual. Kesempurnaan 

manusia memiliki tingkatan-tingkatan dan tidak tercapai secara instan, tetapi 

membutuhkan proses pembinaan yang berkesinambungan melalui hati, akal, dan 

pengalaman spiritual.36 

Muthahhari menegaskan bahwa manusia pada hakikatnya berasal dari “napas 

Ilahi”,37 sehingga tidak identik dengan materi duniawi. Karena itulah manusia 

mempunyai perasaan unik, kecemasan eksistensial, dan kerinduan spiritual yang 

selalu menariknya untuk mendekat kepada Tuhan dan mengabdi kepada-Nya. 

Manusia yang sempurna menurut Muthahhari adalah manusia yang mampu 

mengaktualisasikan seluruh potensi fitrahnya secara utuh, baik dalam dimensi 

intelektual, spiritual, moral, maupun sosial. Ukuran manusia sempurna bukan 

ditentukan oleh keturunan, jabatan, atau gelar pendidikan, tetapi dilihat dari 

kepribadiannya yang memiliki kasih sayang, kesantunan, kedekatan kepada Allah, 

serta kemampuannya memancarkan kebaikan kepada sesama.38 

Muthahhari menekankan bahwa aktualisasi manusia paripurna tidak mungkin 

terwujud tanpa peran akhlak. Aktualisasi adalah proses mewujudkan seluruh 

potensi manusia agar tampak nyata dalam sikap, tindakan, dan perilaku keseharian. 

Akhlak menjadi sarana penyucian jiwa (tazkiyatun-nafs), membersihkan manusia 

dari kecenderungan buruk seperti riya, hasad, dan kesombongan, sekaligus 

menumbuhkan sikap ikhlas, sabar, syukur, dan kasih sayang.39 Akhlak juga 

berfungsi mengarahkan akal dan kehendak manusia agar digunakan sesuai nilai-

nilai ilahi, sehingga potensi tersebut tidak hanya menghasilkan kemajuan, tetapi 

juga membawa keberkahan.40 

Menurut Muthahhari, manusia tidak hanya makhluk biologis, tetapi makhluk 

spiritual yang memiliki misi eksistensial untuk mencapai kesempurnaan. Karena 

itu, akhlak adalah jembatan yang menghubungkan potensi fitrah manusia dengan 

realisasi hakikatnya sebagai makhluk yang mulia di hadapan Tuhan. Kesempurnaan 

manusia tidak hanya bersifat duniawi, tetapi juga ukhrawi, karena berkaitan 

 
35 Muthahhari. 
36 Muthahhari. 
37 Muthahhari. 
38 Muthahhari. 
39 Muthahhari, Falsafah Akhlak. 
40 Muthahhari. 

http://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ir


IRFANI 

P-ISSN 1907-0969 E-ISSN 2442-8272 

Volume 21 Nomor 3 Tahun 2025 

Halaman 1288-1301 

http://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ir 

 
 
 

1298 

 

langsung dengan kedekatan manusia kepada Allah. Untuk mencapai insan kamil, 

manusia harus mampu menyeimbangkan seluruh aspek dirinya dan menjadikan 

akhlak sebagai bagian integral kehidupannya. Dengan demikian, manusia akan 

dapat mengaktualisasikan seluruh potensinya secara harmonis dan mencapai 

kemuliaan sejati dalam pandangan Ilahi.41 

3. Relevansi Akhlak dan Manusia Sempurna dalam Kehidupan 

Kontemporer Menurut Murtadha Muthahhari 

Kehidupan kontemporer telah melahirkan kemajuan peradaban yang sangat 

pesat, terutama dalam bidang ilmu pengetahuan, globalisasi, teknologi, dan arus 

informasi yang kian tidak terbendung. Secara umum, perkembangan ini dipandang 

sebagai capaian positif yang mendukung kemudahan aktivitas manusia. Namun, 

kemajuan tersebut justru berjalan beriringan dengan munculnya problem moral 

seperti materialisme, individualisme, dekadensi etika, serta hilangnya nilai spiritual 

dalam kehidupan masyarakat modern. Kondisi ini menunjukkan bahwa kemajuan 

teknologi tidak serta merta melahirkan manusia yang dewasa secara moral dan 

spiritual. 

Akhlak memiliki fungsi penting sebagai sarana penyucian jiwa (tazkiyatun-

nafs). Akhlak berperan membersihkan manusia dari sifat iri, dengki, kesombongan, 

dan berbagai sikap tercela lainnya. Selain itu, akhlak membentuk kepribadian yang 

rasional, adil, serta berpijak pada nilai-nilai ketuhanan. Melalui pembinaan akhlak, 

manusia dapat menumbuhkan sifat-sifat mulia seperti kesabaran, keikhlasan, kasih 

sayang, dan keadilan. Nilai-nilai tersebut berfungsi menuntun manusia untuk 

mewujudkan identitasnya sebagai khalifah Allah di bumi, bukan sekadar makhluk 

yang dikuasai oleh hasrat duniawi.42 

Menurut Muthahhari, “pengenalan diri yang mendalam membuat manusia 

memahami apa yang harus dilakukan dalam hidup dan bagaimana ia harus 

bertindak”.43 Pernyataan tersebut memperlihatkan bahwa akhlak bukan hanya 

aturan moral, tetapi juga penuntun eksistensial yang berfungsi mengarahkan 

manusia menuju kehidupan yang rasional dan transendental. Akhlak, dalam 

pandangan ini, menjadi modal penting agar manusia mampu bersikap kritis dan 

adaptif terhadap perubahan budaya pada era kontemporer yang sarat dengan 

tantangan moral. 

Muthahhari juga menegaskan bahwa akhlak tidak sebatas memperbaiki 

kepribadian individu, tetapi bersifat transformasional karena berdampak pada 

 
41 Muthahhari, Manusia Sempurna. 
42 Muthahhari, Manusia Sempurna Nilai Dan Kemampuan Manusia Intelektual, Spiritualitas Dan 

Tanggung Jawab Sosial. 
43 Muthahhari. 

http://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ir


IRFANI 

P-ISSN 1907-0969 E-ISSN 2442-8272 

Volume 21 Nomor 3 Tahun 2025 

Halaman 1288-1301 

http://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ir 

 
 
 

1299 

 

pembentukan karakter masyarakat. Kemuliaan manusia menurut Muthahhari tidak 

ditentukan oleh kekuatan fisik atau materi, melainkan oleh kedewasaan akal, 

keunggulan moral, dan kedekatan spiritual kepada Tuhan. Oleh sebab itu, akhlak 

menjadi pijakan utama bagi manusia dalam berperilaku serta menjadi fondasi dalam 

membangun masyarakat yang adil dan bermoral.44 

Dalam menghadapi krisis nilai yang melanda era kontemporer, akhlak 

menjadi solusi yang mampu mengisi kekosongan spiritual dan moral manusia 

modern. Akhlak tidak hanya menjadikan manusia rasional secara intelektual, tetapi 

juga bermoral dan bertuhan. Nilai akhlak harus berpangkal pada wahyu agar 

memiliki landasan yang kokoh, sehingga dapat menuntun manusia menghadapi 

godaan kekuasaan, hedonisme, serta kebebasan tanpa tanggung jawab. Dengan 

demikian, akhlak menciptakan manusia yang kuat secara moral, berfikir progresif, 

adil dalam bertindak, serta mampu menghidupkan nilai spiritual dalam kehidupan 

sehari-hari.45 

Dalam pandangan Muthahhari, meskipun ilmu pengetahuan memberikan 

kemampuan bagi manusia untuk menguasai alam fisik, hanya imanlah yang mampu 

membuka pintu pemahaman terdalam tentang diri manusia.46 Karena itu, manusia 

membutuhkan akhlak agar dapat menggunakan potensi dirinya secara bertanggung 

jawab dan selaras dengan tujuan penciptaannya. Akhlak menjadi landasan bagi 

manusia untuk membedakan kebenaran dan kesalahan, sekaligus menjadikannya 

mampu mengaktualisasikan potensi fitrahnya menuju kesempurnaan sejati. 

Hubungan antara akhlak dan manusia sempurna menurut Muthahhari bersifat 

aplikatif, bukan sekadar konsep ideal filosofis. Manusia paripurna adalah individu 

yang mampu melaksanakan nilai-nilai spiritual melalui sikap adil, berpikir rasional, 

serta mengaktualisasikan nilai ilahi dalam diri. Muthahhari memandang manusia 

sempurna sebagai sosok multidimensional yang memiliki dimensi intelektual, 

estetis, etis, religius, dan kreatif.47 Kesempurnaan tersebut tercapai ketika manusia 

mampu mengintegrasikan aspek spiritual dan sosial secara harmonis. Pada titik ini, 

akhlak menjadi sarana pembentukan kesadaran sosial yang mendorong manusia 

untuk memperjuangkan keadilan dan kebaikan kolektif, bukan hanya memikirkan 

kepentingan pribadi. 

Manusia sempurna sebagaimana digambarkan Muthahhari adalah individu 

yang menjadikan spiritualitas sebagai pedoman hidup, mewujudkan nilai keadilan, 

mengesampingkan dorongan nafsu egoistik, dan mampu membawa kemaslahatan 

 
44 Muthahhari, Filsafat Moral Islam : Kritik Atas Berbagai Pandangan Moral. 
45 Muthahhari. 
46 Muthahhari, Manusia Sempurna. 
47 Muthahhari. 

http://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ir


IRFANI 

P-ISSN 1907-0969 E-ISSN 2442-8272 

Volume 21 Nomor 3 Tahun 2025 

Halaman 1288-1301 

http://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ir 

 
 
 

1300 

 

bagi sesama. Karena itu, akhlak dan konsep insan kamil memiliki relasi penting 

dalam kehidupan kontemporer yang sarat dengan krisis moral. Relasi ini bukan 

sekadar gagasan idealistik, tetapi merupakan kebutuhan praktis dalam membentuk 

peradaban yang adil, beradab, dan bermakna.48 

Muthahhari menegaskan bahwa kesempurnaan manusia bersifat beragam dan 

tidak seragam. Malaikat tidak mencapai kesempurnaan yang sama seperti manusia 

karena tidak memiliki dorongan nafsu, sedangkan hewan tidak memiliki dimensi 

spiritual. Manusia, karena memadukan sifat malaikat dan sifat hewani, memiliki 

peluang terbesar untuk mencapai kesempurnaan. Kesempurnaan tidak berarti 

kebenaran mutlak, tetapi proses mendekat kepada nilai Ilahi melalui pengembangan 

diri dan pengamalan akhlak. Dengan demikian, konsep manusia sempurna erat 

berkaitan dengan hubungan manusia kepada Tuhan dan kemampuan mencerminkan 

nilai-Nya dalam kehidupan nyata.49 

 

KESIMPULAN 

Konsep akhlak dalam pemikiran Murtadha Muthahhari merupakan fondasi 

penyempurnaan manusia yang berorientasi pada pembentukan insan kamil, 

sehingga akhlak tidak hanya dipahami sebagai aturan normatif, tetapi sebagai 

proses penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) yang menumbuhkan nilai-nilai ketuhanan 

seperti keikhlasan, keadilan, dan tanggung jawab spiritual. Akhlak berperan sebagai 

media aktualisasi potensi manusia secara utuh meliputi dimensi intelektual, moral, 

spiritual, dan sosial yang menjadikan manusia tidak hanya cerdas secara rasional, 

tetapi juga bermoral dan berkontribusi bagi keadilan dan kemaslahatan sosial. 

Dalam konteks kehidupan kontemporer yang sarat dengan materialisme, 

individualisme, dan krisis spiritual, pemikiran Muthahhari menunjukkan relevansi 

yang kuat, sebab akhlak menjadi landasan rasional-spiritual yang mengarahkan 

manusia agar tidak kehilangan jati diri dan mampu menghadapi tantangan modern 

secara kritis dan berkepribadian luhur. Oleh karena itu, filsafat akhlak dan konsep 

manusia paripurna menurut Muthahhari memberikan solusi filosofis dan praktis 

bagi krisis moral modern dengan menegaskan bahwa kesempurnaan manusia 

terletak pada integrasi akal, wahyu, dan tindakan etis sebagai jalan membangun 

peradaban yang adil dan bermartabat. 

REFERENSI 

Amin, Ahmad. Etika: Ilmu Akhlak. Edited by Farid Ma’ruf. Jakarta: Bulan Bintang, 

1993. 

 
48 Murtadha Muthahhari, Falsafah Agama Dan Kemanusiaan (Yogyakarta: Rausyan Fikr, 2011). 
49 Muthahhari, Falsafah Akhlak. 

http://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ir


IRFANI 

P-ISSN 1907-0969 E-ISSN 2442-8272 

Volume 21 Nomor 3 Tahun 2025 

Halaman 1288-1301 

http://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ir 

 
 
 

1301 

 

Amin, Samsul Munir. Ilmu Akhlak. Jakarta: Amzah, 2016. 

Bagir, Haidar. Buku Saku Filsafat Islam. Bandung: Arasy, 2005. 

Dewi, Elawati, Devy Habibi Muhammad, and Ari Susandi. “Peran Pendidikan 

Akhlak Dalam Penanggulangan Krisis Moralitas Sosial Di Era Globalisasi.” 

Jurnal Pendidikan Dan Konseling 4, no. 1 (2022): 214–22. 

Muslih, Mohammad. Filsafat Umum Dalam Pemahaman Praktis. Yogyakarta: 

Belukar, 2005. 

Muthahhari, Murtadha. Falsafah Agama Dan Kemanusiaan. Yogyakarta: Rausyan 

Fikr, 2011. 

———. Falsafah Akhlak. Edited by Faruq Bin Dhiya. Yogyakarta: Rausyan Fikr, 

2012. 

———. Filsafat Moral Islam : Kritik Atas Berbagai Pandangan Moral. Edited by 

Muhammad Babul Ulum. Jakarta: al-Huda, 2004. 

———. Manusia Sempurna. Edited by Arif Mulyadi. Yogyakarta: Rausyan Fikr, 

2011. 

———. Manusia Sempurna Nilai Dan Kemampuan Manusia Intelektual, 

Spiritualitas Dan Tanggung Jawab Sosial. Yogyakarta: Rausyan Fikr, 2011. 

———. Masyarakat Dan Sejarah. Yogyakarta: Rausyan Fikr, 2012. 

———. Quantum Akhlak. Edited by Muhammad Babul Ulum. Yogyakarta: Arti 

Bumi Intaran, 2008. 

Naibin. “Murtadha Muthahhari: Filsafat Etika Islam.” Jurnal Intelektual 10, no. 1 

(2020): 109. 

Nizar, Barsihannor, and Muhammad Amril. “Pemikiran Etika Ibn Miskawaih.” 

Kuriositas 11, no. 1 (2017): 54. 

Suseno, Franz Magniz. Etika Dasar : Masalah-Masalah Pokok Filsafat Moral. 

Yogyakarta: Kanisius, 1987. 

Syukri. “Insan Kamil Dan Moralitas Ideal Menurut Tasawuf Falsafi.” Multikultural 

& Multireligius 3, no. 3 (2015): 106. 

Wiwaha, Kurnia Sari. “Urgensi Mencapai Insan Kamil Di Zaman Modern (Studi 

Pemikiran Ibnu Arabi).” Penelitian Agama 25, no. 1 (2024): 46–47. 

Zainal Abidin, Yusuf. Filsafat Postmodern. Bandung: Pustaka Setia, 2018. 

 

http://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ir

