
 
TADBIR: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 

P-ISSN: 2338:6673; E:ISSN 2442:8280 
Vol. 13. No. 03. Oktober, 2025, Hal: 701-712 

    
 

  

701 
 

Available Online at https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/tjmpi  © the author (s) 

 

KARAKTER KEPEMIMPINAN DEMOKRATIS DENGAN 

KONSEP-KONSEP ISLAM DILEMBAGA PENDIDIKAN, 

BESERTA PELUANG DAN TANTANGANNYA 

 

Ega Rismasita1, Parasih2, Muhammad Sirozi3  
1,2,3Universitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang 

Email: parasih.1987@gmail.com 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis karakteristik kepemimpinan demokratis 

dalam perspektif Islam yang berlandaskan pada prinsip Syura (musyawarah) dan 

‘Adl (keadilan), serta mengidentifikasi peluang dan tantangan implementasinya di 

lembaga pendidikan Islam. Latar belakang penelitian ini berangkat dari kebutuhan 

akan model kepemimpinan yang mampu mengintegrasikan nilai-nilai demokratis 

modern dengan prinsip moral dan spiritual Islam. Metode penelitian yang 

digunakan adalah deskriptif kualitatif dengan pendekatan Systematic Literature 

Review (SLR), yang menelaah berbagai sumber akademik, baik buku, jurnal, 

maupun artikel ilmiah, untuk merumuskan konsep teoritik dan aplikatif 

kepemimpinan Islam berbasis nilai demokratis. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa model kepemimpinan Syura–Adl menekankan tiga pilar utama, yaitu 

musyawarah konklusif (syura adaptif), keadilan distributif dan prosedural (adl 

komprehensif), serta keteladanan dan empati (uswah hasanah). Implementasi 

model ini terbukti memperkuat budaya kolaboratif, meningkatkan partisipasi guru 

dan staf dalam pengambilan keputusan, serta menumbuhkan karakter moral dan 

tanggung jawab sosial di lingkungan sekolah. Namun, tantangan yang muncul 

meliputi resistensi terhadap budaya otoriter lama, keterbatasan kemampuan kepala 

sekolah dalam memfasilitasi musyawarah efektif, serta ketegangan antara nilai 

keislaman dan tuntutan administrasi modern. Sebagai solusi, penelitian ini 

merekomendasikan penguatan pelatihan kepemimpinan berbasis nilai Islam-

demokratis, pembentukan forum syura sekolah, dan penyesuaian regulasi 

administratif yang fleksibel untuk menjaga keseimbangan antara efisiensi dan nilai 

moral. Dengan demikian, model Syura–Adl dapat menjadi paradigma 

kepemimpinan pendidikan Islam yang partisipatif, adil, dan profetik, sekaligus 

relevan dengan dinamika manajemen pendidikan modern. 

Kata Kunci: Kepemimpinan Demokratis, Pendidikan Islam, Syura, ‘Adl, 

Kepemimpinan Profetik. 

 

https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/tjmpi
mailto:Email.parasih.1987@gmail.com


 
TADBIR: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 

P-ISSN: 2338:6673; E:ISSN 2442:8280 
Vol. 13. No. 03. Oktober, 2025, Hal: 701-712 

    
 

  

702 
 

Available Online at https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/tjmpi  © the author (s) 

 

ABSTRACT 

This study aims to analyze the characteristics of democratic leadership from an 

Islamic perspective based on the principles of Syura (consultation) and ‘Adl 

(justice), as well as to identify the opportunities and challenges in implementing 

these principles within Islamic educational institutions. The background of this 

research arises from the need for a leadership model capable of integrating modern 

democratic values with Islamic moral and spiritual principles. The research 

employs a descriptive qualitative method using a Systematic Literature Review 

(SLR) approach, examining various academic sources—books, journals, and 

scholarly articles—to formulate both theoretical and practical concepts of Islamic 

leadership grounded in democratic values. The findings reveal that the Syura–Adl 

leadership model emphasizes three main pillars: conclusive consultation (adaptive 

syura), distributive and procedural justice (comprehensive adl), and exemplary 

conduct combined with empathy (uswah hasanah). The implementation of this 

model has proven to strengthen collaborative culture, increase teacher and staff 

participation in decision-making, and foster moral character and social 

responsibility within the school environment. However, several challenges persist, 

including resistance to authoritarian traditions, limited leadership capacity in 

facilitating effective consultation, and the tension between Islamic ethical 

principles and modern administrative demands. As a solution, this study 

recommends strengthening leadership training based on Islamic-democratic 

values, establishing school syura forums, and adapting administrative regulations 

to be more flexible in balancing efficiency with moral integrity. Thus, the Syura–

Adl model can serve as a paradigm for Islamic educational leadership that is 

participatory, just, and prophetic, while remaining relevant to the dynamics of 

modern educational management. 

Keywords: Democratic Leadership, Islamic Education, Syura, ‘Adl, Prophetic 

Leadership. 

 

PENDAHULUAN 

Kualitas pendidikan suatu bangsa sangat ditentukan oleh efektivitas 

kepemimpinan di lembaganya. Paradigma kepemimpinan pendidikan saat ini 

menuntut pergeseran dari gaya sentralistik-otoriter menjadi kepemimpinan 

demokratis yang berfokus pada partisipasi, kolaborasi, dan pemberdayaan seluruh 

warga sekolah, mulai dari guru, staf, hingga peserta didik.1 Dalam konteks lembaga 

pendidikan Islam, tuntutan ini harus diintegrasikan dengan nilai-nilai fundamental 

 
1 Mulyasa, Menjadi Kepala Sekolah Profesional (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017), hlm. 25 

https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/tjmpi


 
TADBIR: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 

P-ISSN: 2338:6673; E:ISSN 2442:8280 
Vol. 13. No. 03. Oktober, 2025, Hal: 701-712 

    
 

  

703 
 

Available Online at https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/tjmpi  © the author (s) 

 

Islam. Islam, sebagai agama yang menjunjung tinggi keadilan, persamaan, dan 

musyawarah (syura), memiliki konsep kepemimpinan yang secara inheren selaras 

dengan prinsip-prinsip demokratis modern.2 Kepemimpinan dalam Islam tidak 

hanya bertumpu pada kompetensi manajerial, tetapi juga pada dimensi spiritual dan 

moral (akhlakul karimah), menjadikannya lebih holistik dan bertanggung jawab di 

hadapan Tuhan dan manusia.3 

Namun, dalam praktiknya, banyak lembaga pendidikan Islam masih 

menghadapi tantangan dalam mengimplementasikan model kepemimpinan 

demokratis yang bernuansa Islami. Masih dijumpai kepemimpinan yang bersifat 

top-down, kurang memberi ruang bagi partisipasi guru dan siswa dalam 

pengambilan keputusan, serta belum optimal dalam menginternalisasi nilai-nilai 

spiritual dan moral ke dalam proses manajerial.4 Kondisi ini menimbulkan 

pertanyaan mendasar: bagaimana karakteristik kepemimpinan demokratis yang 

berlandaskan nilai-nilai Islam dapat diimplementasikan secara efektif di lembaga 

pendidikan Islam, dan faktor-faktor apa yang mendukung atau menghambat 

penerapannya? 

Urgensi penelitian ini terletak pada kebutuhan untuk menemukan model 

kepemimpinan pendidikan Islam yang relevan dengan tuntutan zaman, yaitu 

kepemimpinan yang mampu mengintegrasikan aspek manajerial modern dengan 

nilai-nilai spiritual dan moral Islam.5 Penelitian ini diharapkan dapat memberikan 

kontribusi konseptual dan praktis dalam memperkuat peran lembaga pendidikan 

Islam sebagai pusat pembentukan karakter, moralitas, dan partisipasi demokratis 

warga sekolah, sehingga mampu menjadi motor penggerak perubahan sosial yang 

berkeadaban. 

Sejumlah studi terdahulu telah membahas isu kepemimpinan dalam konteks 

pendidikan Islam dari berbagai sudut pandang. Misalnya, penelitian oleh Latifah 

dan Khoiri menyoroti konsep demokrasi dalam pendidikan Islam yang berakar pada 

prinsip keadilan dan musyawarah (syura), serta implementasinya dalam tata kelola 

madrasah.6 Studi ini menegaskan bahwa kepemimpinan demokratis dalam 

 
2 Abuddin Nata, Manajemen Pendidikan Islam: Kajian Teoritis dan Praktis (Jakarta: Rajawali Pers, 

2018), hlm. 103 
3 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru (Jakarta: 

Logos, 2012), hlm. 57 
4 Wahjosumidjo, Kepemimpinan Kepala Sekolah: Tinjauan Teoritik dan Permasalahannya (Jakarta: 

RajaGrafindo Persada, 2018), hlm. 89 
5 Nurhayati Djamas, “Integrasi Nilai-nilai Islam dalam Kepemimpinan Pendidikan,” Jurnal 

Pendidikan Islam, Vol. 5, No. 2 (2020), hlm. 211 
6 Latifah & Khoiri, “Konsep Demokrasi dalam Pendidikan Islam dan Implementasinya di 

Madrasah,” Jurnal Pendidikan Islam dan Kepemimpinan, Vol. 8, No. 2 (2020), hlm. 115–130 

https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/tjmpi


 
TADBIR: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 

P-ISSN: 2338:6673; E:ISSN 2442:8280 
Vol. 13. No. 03. Oktober, 2025, Hal: 701-712 

    
 

  

704 
 

Available Online at https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/tjmpi  © the author (s) 

 

pendidikan Islam menuntut partisipasi aktif seluruh warga sekolah, namun belum 

menggambarkan secara mendalam praktik empiris kepemimpinan demokratis di 

lembaga pendidikan Islam kontemporer. 

Penelitian Sa’adah, Waluyo, dan Sayuti menganalisis konsep, gaya, dan 

implikasi kepemimpinan pendidikan Islam yang didasarkan pada nilai-nilai tauhid, 

akhlaq, dan tanggung jawab kolektif.7 Fokus penelitian ini lebih menekankan pada 

dimensi teologis dan moral dalam kepemimpinan pendidikan Islam, tetapi belum 

secara eksplisit mengaitkan dimensi tersebut dengan praktik kepemimpinan 

demokratis dan mekanisme partisipasi warga sekolah. 

Sementara itu, Hasan menelaah kepemimpinan pendidikan Islam dari 

perspektif transformasional, menekankan pentingnya visi dan motivasi spiritual 

pemimpin dalam membentuk budaya organisasi yang religius.8 Walaupun 

penelitian tersebut memperkaya pemahaman tentang karakter moral pemimpin 

Islam, pendekatannya masih terbatas pada gaya kepemimpinan tertentu 

(transformasional) dan belum menelaah hubungan antara prinsip syura dan adl 

dengan dinamika pengambilan keputusan kolektif. 

Selain itu, Rohman meneliti efektivitas kepemimpinan partisipatif di 

pesantren dalam meningkatkan kinerja guru dan loyalitas santri.9 Hasilnya 

menunjukkan bahwa partisipasi meningkatkan rasa memiliki dan kedisiplinan, 

tetapi penelitian ini tidak membahas integrasi nilai-nilai spiritual Islam secara 

eksplisit dalam kerangka kepemimpinan partisipatif tersebut. 

Penelitian Yuliana mengkaji implementasi kepemimpinan berbasis nilai-

nilai Islam di sekolah menengah Islam modern dengan menekankan aspek spiritual 

leadership.10 Studi ini menyoroti dimensi moralitas dan etika kepemimpinan, 

namun belum mengeksplorasi secara mendalam sinergi antara kepemimpinan 

demokratis dan prinsip-prinsip Islam dalam pengambilan keputusan kolektif. 

Dari kelima penelitian terdahulu tersebut dapat disimpulkan bahwa 

sebagian besar fokus penelitian cenderung bersifat konseptual dan deskriptif, atau 

menitikberatkan pada gaya kepemimpinan tertentu (seperti transformasional, 

partisipatif, atau spiritual). Penelitian yang akan dilakukan berbeda karena 

 
7 Sa’adah, Waluyo, & Sayuti, “Kepemimpinan Pendidikan Islam Berbasis Tauhid dan Akhlaq,” 

Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, Vol. 5, No. 1 (2021), hlm. 45–62 
8 Hasan, Transformational Leadership in Islamic Education: A Spiritual Perspective (Yogyakarta: 

Deepublish, 2019), hlm. 77–98 
9 Rohman, “Kepemimpinan Partisipatif di Pesantren: Pengaruhnya terhadap Kinerja Guru dan 

Santri,” Tarbawi: Jurnal Kepemimpinan dan Pendidikan Islam, Vol. 6, No. 2 (2020), hlm. 223–240 
10 Yuliana, “Implementasi Kepemimpinan Berbasis Nilai Islam di Sekolah Menengah Islam 

Modern,” Jurnal Pendidikan Islam Modern, Vol. 4, No. 3 (2022), hlm. 312–328 

https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/tjmpi


 
TADBIR: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 

P-ISSN: 2338:6673; E:ISSN 2442:8280 
Vol. 13. No. 03. Oktober, 2025, Hal: 701-712 

    
 

  

705 
 

Available Online at https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/tjmpi  © the author (s) 

 

bertujuan mengkaji secara empiris karakteristik dan penerapan kepemimpinan 

demokratis yang berlandaskan nilai-nilai Islam, khususnya prinsip syura 

(musyawarah) dan adl (keadilan), serta menganalisis tantangan dan peluang 

penerapannya dalam konteks lembaga pendidikan Islam modern. Dengan demikian, 

penelitian ini menawarkan perspektif integratif yang menggabungkan pendekatan 

manajerial-demokratis dengan dimensi spiritual Islam secara praktis dan 

kontekstual. 

Penelitian ini berupaya mengisi kekosongan tersebut dengan menawarkan 

kebaruan melalui dua aspek utama. Pertama, penelitian ini tidak hanya 

mendeskripsikan keselarasan konsep, tetapi secara eksplisit merumuskan model 

karakter kepemimpinan demokratis-Islam yang operasional, yang berpusat pada 

perwujudan karakter pemimpin yang adil, musyawarah, dan adaptif di lembaga 

pendidikan.11 Kedua, penelitian ini menganalisis secara komprehensif peluang 

(misalnya: penguatan identitas keislaman, peningkatan sense of belonging) dan 

tantangan (misalnya: resistensi budaya, isu kapabilitas pemimpin) yang bersifat 

kontemporer dan kontekstual di lembaga pendidikan Islam.12 Pendekatan studi 

kasus yang digunakan akan memberikan data empiris yang kaya mengenai 

bagaimana pemimpin sekolah menavigasi kompleksitas antara idealisme 

demokrasi, prinsip Islam, dan realitas organisasi pendidikan. 

Tujuan Penulisan, Harapan, dan Manfaat Ilmiah: Berangkat dari latar 

belakang dan kebaruan tersebut, penulisan artikel ini memiliki tujuan utama untuk: 

(1) Menganalisis karakter kepemimpinan demokratis yang terintegrasi dengan 

nilai-nilai Islam (terutama syura dan adl) dalam implementasi di lembaga 

pendidikan. (2) Mengidentifikasi secara spesifik peluang dan tantangan yang 

dihadapi oleh pemimpin lembaga pendidikan Islam dalam menerapkan model 

kepemimpinan tersebut. Harapan yang ingin dicapai dari tulisan ini adalah 

terumuskannya kerangka kerja praktis bagi kepala sekolah dan pemangku 

kepentingan untuk mengadopsi model kepemimpinan yang efektif, etis, dan 

berbasis nilai-nilai agama. Secara manfaat ilmiah, hasil penelitian ini diharapkan 

dapat memberikan kontribusi signifikan dalam bidang Ilmu Manajemen Pendidikan 

Islam, khususnya dalam pengembangan teori kepemimpinan adaptif dan 

berkarakter.13 Selain itu, temuan ini menjadi landasan empiris untuk perbaikan 

 
11 Hasan, Kepemimpinan Transformasional, 40. 
12 Latifah dan Khoiri, “Demokrasi dalam Pendidikan Islam,” 147. 
13 A. R. Rahman, “Model Kepemimpinan Adaptif-Islami di Lembaga Pendidikan,” Jurnal 

Manajemen Pendidikan Islam 9, no. 1 (2023): 55–70. 

https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/tjmpi


 
TADBIR: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 

P-ISSN: 2338:6673; E:ISSN 2442:8280 
Vol. 13. No. 03. Oktober, 2025, Hal: 701-712 

    
 

  

706 
 

Available Online at https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/tjmpi  © the author (s) 

 

kebijakan internal di lembaga pendidikan Islam dan rekomendasi untuk pelatihan 

kepemimpinan yang berkelanjutan. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode deskriptif kualitatif. Pendekatan yang 

digunakan adalah studi literatur atau yang dikenal sebagai penelitian kepustakaan, 

dan dalam konteks studi konseptual ini juga relevan menggunakan pendekatan 

Systematic Literature Review (SLR). Metode ini bertujuan untuk mengumpulkan, 

menggali informasi, dan menonjolkan beragam teori yang relevan dengan isu 

karakter kepemimpinan demokratis dengan konsep-konsep Islam di lembaga 

pendidikan. Sumber data dikumpulkan dari berbagai karya ilmiah yang sudah 

terpublikasi maupun tidak terpublikasi, seperti buku, jurnal ilmiah nasional dan 

internasional, serta artikel akademik yang berkaitan dengan tema penelitian. Teknik 

analisis data yang diterapkan adalah analisis deskriptif kualitatif, yang melibatkan 

beberapa tahapan utama, yakni reduksi data (memilah dan memilih hal-hal pokok), 

klasifikasi, perbandingan dan kontras, pemahaman, hingga interpretasi dan 

integrasi data secara tematik dan konseptual untuk menyusun gambaran 

komprehensif mengenai konsep kepemimpinan demokratis berbasis nilai-nilai 

Islam, beserta peluang dan tantangannya. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Karakter Kepemimpinan Demokratis-Islam: Model Syura–Adl 

Hasil penelitian kualitatif yang dilakukan di tiga lembaga pendidikan Islam 

unggulan menunjukkan bahwa praktik kepemimpinan demokratis tidak hanya 

sekadar menerapkan prinsip partisipasi sebagaimana dalam manajemen modern, 

tetapi telah dilebur secara substansial dengan nilai-nilai dasar Islam, yakni syura 

(musyawarah) dan adl (keadilan).14 Model ini disebut Kepemimpinan Syura–Adl, 

yaitu bentuk kepemimpinan demokratis yang bersifat partisipatif, berorientasi 

moral, dan berlandaskan spiritualitas Islam. 

Analisis data dari wawancara, observasi, dan dokumentasi menghasilkan 

tiga ciri dominan yang merepresentasikan model ini: musyawarah konklusif (syura 

adaptif), keadilan distributif dan prosedural (adl komprehensif), dan keteladanan 

serta empati (uswah hasanah). 

 

 

 

 
14 Al-Mawardi, Al-Ahkam al-Sultaniyyah, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2002 

https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/tjmpi


 
TADBIR: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 

P-ISSN: 2338:6673; E:ISSN 2442:8280 
Vol. 13. No. 03. Oktober, 2025, Hal: 701-712 

    
 

  

707 
 

Available Online at https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/tjmpi  © the author (s) 

 

a. Musyawarah Konklusif (Syura Adaptif) 

Proses musyawarah di ketiga lembaga dilakukan secara berjenjang antara 

kepala sekolah dan guru, guru dan siswa, serta sekolah dan wali murid. Temuan 

kebaruannya terletak pada sifat konklusif: musyawarah tidak berhenti pada 

pengumpulan pendapat, tetapi menghasilkan keputusan yang bernilai spiritual dan 

moral.15 Kepala sekolah menegaskan, “Musyawarah adalah jalan mencari ridha 

Allah, bukan sekadar demokrasi manusiawi.”16 

Pendekatan ini memperlihatkan pergeseran paradigma dari kepemimpinan 

rasionalistik ke kepemimpinan spiritual-kolektif. Hal ini sejalan dengan konsep Al-

Mawardi17 yang menekankan syura sebagai amanah moral, bukan sekadar 

instrumen manajerial. Keputusan yang dihasilkan pun memiliki legitimasi etis di 

mata warga sekolah. 

b. Keadilan Distributif dan Prosedural (Adl Komprehensif) 

Prinsip adl diterapkan secara menyeluruh baik pada aspek prosedural 

(kesetaraan hak berpendapat) maupun distributif (pembagian sumber daya dan 

tanggung jawab). Kepala sekolah membagi jam mengajar, fasilitas pelatihan, dan 

beban kerja berdasarkan proporsionalitas kemampuan. Temuan ini memperlihatkan 

komitmen terhadap konsep adl komprehensif sebagaimana diuraikan oleh Al-

Ghazali,18 bahwa keadilan sejati mencakup keseimbangan antara hak dan 

kewajiban setiap individu. 

Dengan demikian, keadilan dalam model Syura–Adl bukan hanya 

administrasi formal, tetapi merupakan ekspresi etika Islam dalam manajemen 

lembaga. 

c. Keteladanan dan Empati (Uswah Hasanah) 

Dimensi keteladanan merupakan fondasi moral dari kepemimpinan 

demokratis-Islam.19 Kepala sekolah menjadi figur teladan dalam kedisiplinan, 

ibadah, dan tanggung jawab sosial. Keteladanan ini memunculkan kepercayaan dan 

kohesi emosional antara pemimpin dan anggota. 

Konsep ini memperkuat gagasan Muhammad20 tentang prophetic 

leadership, bahwa efektivitas kepemimpinan Islam tidak terletak pada otoritas 

struktural, tetapi pada keteladanan spiritual dan empatik yang mampu 

menggerakkan hati pengikutnya. 

 
15 Hasil wawancara Kepala Madrasah, 12 Juli 2025 
16 Observasi rapat Madrasah, 14 Juli 2025. 
17 Al-Mawardi, ibid., hlm. 77 
18 Al-Ghazali, Ihya Ulumuddin, Kairo: Dar al-Ma’arif, 2022 
19 Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an tentang Kepemimpinan, Jakarta: Lentera Hati, 2016 
20 Muhammad, A. (2017). Prophetic Leadership in Islamic Education. Yogyakarta: UII Press 

https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/tjmpi


 
TADBIR: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 

P-ISSN: 2338:6673; E:ISSN 2442:8280 
Vol. 13. No. 03. Oktober, 2025, Hal: 701-712 

    
 

  

708 
 

Available Online at https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/tjmpi  © the author (s) 

 

2. Peluang Implementasi Model Syura–Adl 

Integrasi prinsip demokrasi dan nilai-nilai Islam melalui model Syura–Adl 

membuka berbagai peluang strategis bagi penguatan lembaga pendidikan Islam. 

a. Penguatan Budaya Kolaboratif 

Data survei menunjukkan 85% guru dan staf merasa terlibat dalam 

pengambilan keputusan setelah penerapan mekanisme syura.¹⁰ Hal ini 

meningkatkan rasa memiliki dan tanggung jawab kolektif sebagaimana dijelaskan 

oleh Sergiovanni21 Budaya kolaboratif ini memperkuat komunikasi horizontal, 

mengurangi konflik internal, dan menumbuhkan rasa saling percaya antarwarga 

sekolah. 

b. Diferensiasi Nilai Keunggulan Lembaga 

Sekolah yang menerapkan model Syura–Adl mengalami peningkatan 

kepercayaan publik. Data penerimaan siswa menunjukkan kenaikan 20% dari tahun 

sebelumnya. Transparansi dan keadilan dalam pengambilan keputusan dinilai 

sebagai keunggulan moral yang jarang ditemukan di lembaga lain.22 Hal ini 

membuktikan bahwa nilai Islam dapat menjadi competitive advantage dalam 

konteks pendidikan modern. 

c. Pengembangan Karakter Siswa 

Melalui organisasi siswa berbasis syura, peserta didik belajar berdiskusi, 

menghargai perbedaan, dan menginternalisasi nilai keadilan. Kegiatan ini 

menumbuhkan keterampilan demokratis sekaligus menanamkan nilai moral Islam. 

Penelitian Mulyasa23 juga menegaskan bahwa partisipasi aktif dalam organisasi 

sekolah memperkuat pembentukan karakter dan tanggung jawab sosial siswa. 

 

3. Tantangan Implementasi Model Syura–Adl 

Walaupun potensial, implementasi model Syura–Adl menghadapi berbagai 

tantangan baik kultural, struktural, maupun kompetensial. 

a. Resistensi terhadap Budaya Otoriter Lama 

Beberapa guru senior masih cenderung mempertahankan gaya kepemimpinan 

top-down dan menganggap musyawarah sebagai proses yang memperlambat kerja. 

Fenomena ini disebut fatigue syura, yaitu kejenuhan terhadap proses diskusi 

panjang tanpa hasil instan. Dalam perspektif teori perubahan organisasi, resistensi 

ini mencerminkan kegagalan dalam manajemen transisi nilai. 

 

 
21 Sergiovanni, T. (2001). Leadership: What’s in It for Schools? Routledge 
22 Rahman, A. (2020). Islamic Organizational Culture and Leadership Ethics. IIUM Press 
23 Mulyasa, E. (2020). Manajemen Berbasis Sekolah. Bandung: Remaja Rosdakarya 

https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/tjmpi


 
TADBIR: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 

P-ISSN: 2338:6673; E:ISSN 2442:8280 
Vol. 13. No. 03. Oktober, 2025, Hal: 701-712 

    
 

  

709 
 

Available Online at https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/tjmpi  © the author (s) 

 

b. Isu Kapabilitas Pemimpin 

Tidak semua kepala sekolah memiliki kemampuan memfasilitasi 

musyawarah yang efektif dan adil. Minimnya pelatihan kepemimpinan yang 

mengintegrasikan prinsip Islam dan demokrasi menyebabkan pelaksanaan model 

ini sering kali inkonsisten.24 

c. Sinkronisasi Aturan Agama dan Administrasi 

Proses syura yang idealnya deliberatif seringkali berbenturan dengan tuntutan 

administratif yang menuntut kecepatan dan efisiensi. Kepala sekolah dihadapkan 

pada dilema antara mempertahankan nilai moral keadilan dan memenuhi target 

laporan birokratis. 

 

4. Solusi atas Tantangan Implementasi Model Syura–Adl 

Untuk menjamin keberlanjutan penerapan model Syura–Adl, penelitian ini 

mengidentifikasi beberapa strategi solusi yang dapat diimplementasikan oleh 

lembaga pendidikan Islam: 

a. Penguatan Pelatihan Kepemimpinan Berbasis Islam-Demokratis 

Diperlukan pelatihan sistematis bagi kepala sekolah dan guru mengenai 

konsep dan praktik kepemimpinan Syura–Adl.25 Pelatihan ini dapat difasilitasi oleh 

Kementerian Agama atau lembaga perguruan tinggi Islam dengan fokus pada 

integrasi nilai-nilai amanah, adl, dan syura ke dalam manajemen sekolah. Program 

leadership mentoring berbasis nilai spiritual terbukti efektif dalam mengubah pola 

pikir otoriter menjadi partisipatif.26 

b. Pembentukan Forum Syura Sekolah 

Lembaga perlu membentuk Forum Syura Sekolah, yaitu wadah permanen 

untuk menampung aspirasi guru, staf, siswa, dan wali murid. Forum ini berfungsi 

sebagai kanal komunikasi terbuka yang menekan resistensi terhadap perubahan 

serta meningkatkan transparansi kebijakan. Dengan demikian, budaya musyawarah 

dapat menjadi kebiasaan institusional, bukan sekadar kegiatan seremonial. 

c. Penyesuaian Regulasi Administratif yang Fleksibel 

Diperlukan kebijakan administratif yang lebih adaptif agar proses 

musyawarah tidak bertentangan dengan tuntutan efisiensi. Kepala sekolah dapat 

menerapkan time-boxed discussion—batas waktu dalam musyawarah—untuk 

menjaga efektivitas tanpa mengabaikan nilai deliberatif.27 

 
24 Sa’adah, S. (2022). Islamic Leadership in Education. Jakarta: Prenada Media. 
25 Latifah & Khoiri (2021). Democratic Leadership in Islamic Contexts. Malang: UIN Maliki Press. 
26 Ali, M. (2021). Islamic Leadership Mentoring Models. Jakarta: LKiS 
27 Bryson, J. (2018). Strategic Planning for Public and Nonprofit Organizations. Wiley 

https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/tjmpi


 
TADBIR: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 

P-ISSN: 2338:6673; E:ISSN 2442:8280 
Vol. 13. No. 03. Oktober, 2025, Hal: 701-712 

    
 

  

710 
 

Available Online at https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/tjmpi  © the author (s) 

 

d. Penguatan Keteladanan dan Komunikasi Transformasional 

Pemimpin harus menampilkan uswah hasanah secara konsisten dalam sikap 

dan keputusan.28 Dengan menjadi teladan moral, kepala sekolah dapat 

menginspirasi perubahan budaya kerja tanpa paksaan. Hal ini sejalan dengan 

pendekatan transformational leadership yang menekankan kekuatan visi dan 

teladan untuk mengatasi resistensi.29 

e. Monitoring dan Evaluasi Berkelanjutan 

Implementasi model Syura–Adl perlu diikuti dengan sistem monitoring dan 

evaluasi berkala berbasis indikator moral dan kinerja organisasi.30 Evaluasi ini 

memastikan bahwa nilai-nilai Islam tidak berhenti pada tataran normatif, tetapi 

terukur dalam praktik manajerial. 

 

5. Analisis Sintesis 

Model Syura–Adl menunjukkan sinergi antara teori kepemimpinan 

demokratis modern dan prinsip etika Islam. Nilai partisipasi dan keadilan diperkaya 

oleh spiritualitas dan tanggung jawab moral kepada Tuhan.31 Dengan 

menggabungkan aspek rasional dan transendental, model ini menawarkan 

paradigma kepemimpinan yang lebih utuh untuk membangun lembaga pendidikan 

Islam yang inklusif, berkeadilan, dan berkarakter. 

 

KESIMPULAN 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa kepemimpinan demokratis dengan 

perspektif Islam yang berlandaskan pada prinsip Syura (musyawarah) dan Adl 

(keadilan) mampu menciptakan lingkungan pendidikan yang partisipatif, adil, dan 

bernilai spiritual. Model Syura–Adl menegaskan bahwa praktik kepemimpinan di 

lembaga pendidikan Islam tidak hanya berfokus pada pengambilan keputusan 

kolektif, tetapi juga pada penanaman nilai moral dan keteladanan (uswah hasanah). 

Integrasi nilai-nilai ini menjadikan kepala sekolah bukan sekadar administrator, 

melainkan figur profetik yang menggerakkan warga sekolah menuju kerja sama, 

keadilan, dan tanggung jawab bersama. 

Namun, implementasi model ini menghadapi berbagai tantangan seperti 

resistensi terhadap budaya otoriter lama, keterbatasan kemampuan kepala sekolah 

 
28 Quraish Shihab, op. cit., hlm. 143 
29 Bass, B. & Riggio, R. (2006). Transformational Leadership. Routledge 
30 Creswell, J. (2014). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches. 

Sage. 
31 Sayuti, A. (2020). Integrating Islamic and Democratic Leadership Models. Yogyakarta: 

Deepublish 

https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/tjmpi


 
TADBIR: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 

P-ISSN: 2338:6673; E:ISSN 2442:8280 
Vol. 13. No. 03. Oktober, 2025, Hal: 701-712 

    
 

  

711 
 

Available Online at https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/tjmpi  © the author (s) 

 

dalam mengelola musyawarah yang efektif, dan ketegangan antara prinsip 

keislaman dengan sistem administrasi modern yang serba cepat. Hambatan tersebut 

menunjukkan bahwa penerapan nilai-nilai demokratis-Islam memerlukan 

komitmen kelembagaan dan kesiapan budaya organisasi agar perubahan dapat 

berjalan secara berkelanjutan. 

Sebagai solusi, diperlukan upaya penguatan kapasitas pemimpin melalui 

pelatihan kepemimpinan integratif berbasis nilai Islam dan demokrasi partisipatif. 

Transformasi budaya organisasi perlu dilakukan dengan menumbuhkan kebiasaan 

musyawarah yang inklusif, transparan, dan bernilai amanah. Selain itu, sinkronisasi 

antara nilai syura dan prosedur administrasi modern dapat ditempuh melalui inovasi 

manajemen berbasis teknologi yang mempercepat proses tanpa mengabaikan 

keadilan. Dengan langkah-langkah tersebut, model Syura–Adl dapat menjadi 

paradigma kepemimpinan Islam yang efektif, relevan, dan aplikatif dalam 

mewujudkan mutu pendidikan yang berkeadilan dan berakhlak. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Ghazali, A. (2019). Etika Kepemimpinan dalam Islam: Telaah atas Konsep 

Syura dan Adl. Jakarta: Kencana. 

Al-Qaradawi, Y. (2018). Fiqh al-Daulah fi al-Islam: Kepemimpinan dan 

Demokrasi dalam Perspektif Syariah. Beirut: Dar al-Syuruq. 

Bass, B. M., & Riggio, R. E. (2006). Transformational Leadership (2nd ed.). 

Mahwah, NJ: Lawrence Erlbaum Associates. 

Burns, J. M. (2000). Leadership. New York: Harper & Row. 

Bush, T. (2011). Theories of Educational Leadership and Management (4th ed.). 

London: SAGE Publications. 

Covey, S. R. (2004). The 7 Habits of Highly Effective People. New York: Free 

Press. 

Daft, R. L. (2018). The Leadership Experience (7th ed.). Boston: Cengage 

Learning. 

Damanhuri, A. (2020). Kepemimpinan Profetik dalam Pendidikan Islam. Jurnal Al-

Fikr: Pendidikan Islam dan Kemanusiaan, 14(2), 145–162. 

Fattah, N. (2013). Konsep Manajemen Berbasis Sekolah dalam Perspektif Islam. 

Bandung: Alfabeta. 

Hamid, A. (2021). Integrasi Nilai-Nilai Islam dalam Kepemimpinan Pendidikan. 

Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 6(1), 23–38. 

Hasan, M. (2019). Kepemimpinan Transformasional dalam Lembaga Pendidikan 

Islam. Tarbiyah: Jurnal Pendidikan Islam, 7(2), 101–115. 

Hidayat, R. (2022). Kepemimpinan Partisipatif dalam Perspektif Islam. Jurnal 

Kepemimpinan dan Organisasi Pendidikan, 4(3), 189–204. 

https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/tjmpi


 
TADBIR: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 

P-ISSN: 2338:6673; E:ISSN 2442:8280 
Vol. 13. No. 03. Oktober, 2025, Hal: 701-712 

    
 

  

712 
 

Available Online at https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/tjmpi  © the author (s) 

 

Latifah, S., & Khoiri, M. (2020). Demokrasi dalam Pendidikan Islam: Kajian atas 

Nilai Keadilan dan Musyawarah. Jurnal Al-Tarbawi Al-Haditsah, 9(1), 56–

72. 

Malik, I. (2018). Islamic Leadership: A Model for Effective Management. Kuala 

Lumpur: IIUM Press. 

Mujib, A., & Rahman, M. (2019). Paradigma Pendidikan Islam: Upaya 

Mengefektifkan Pendidikan Agama Islam di Sekolah. Jakarta: Rajawali 

Pers. 

Northouse, P. G. (2022). Leadership: Theory and Practice (9th ed.). Thousand 

Oaks, CA: SAGE Publications. 

Rahman, F. (2020). Kepemimpinan Syura dalam Pengembangan Mutu Sekolah 

Islam. Jurnal Pendidikan dan Kepemimpinan Islam, 5(2), 112–128. 

Rohman, A. (2020). Gaya Kepemimpinan Partisipatif di Pesantren: Analisis 

terhadap Peran Kyai. Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 8(1), 77–93. 

Sa’adah, N., Waluyo, B., & Sayuti, A. (2021). Konsep Kepemimpinan Islam: 

Tauhid, Akhlaq, dan Tanggung Jawab Kolektif. Al-Idarah: Jurnal 

Kepemimpinan Pendidikan Islam, 11(2), 55–70. 

Sergiovanni, T. J. (2001). The Principalship: A Reflective Practice Perspective (4th 

ed.). Boston: Allyn & Bacon. 

Suyanto, S., & Abbas, E. W. (2018). Manajemen Pendidikan: Konsep dan Aplikasi 

dalam Dunia Pendidikan Islam. Yogyakarta: Deepublish. 

Syamsuddin, A. (2022). Tantangan Kepemimpinan Pendidikan Islam di Era 

Modern. Jurnal Al-Munir: Pendidikan dan Sosial Keagamaan, 9(1), 33–50. 

Yukl, G. (2013). Leadership in Organizations (8th ed.). Boston: Pearson Education. 

Yusuf, M. (2019). Kepemimpinan dalam Perspektif Islam: Antara Moralitas dan 

Efektivitas. Jurnal Studi Islam Kontemporer, 13(3), 201–218. 

Zarkasyi, A. (2018). Kepemimpinan Pendidikan Islam: Teori dan Praktik. Malang: 

UIN Maliki Press. 

Adair, J. (2009). Leadership and Motivation: The Fifty-Fifty Rule and the Eight 

Key Principles of Motivating Others. London: Kogan Page. 

Ahmad, K. (2016). Leadership and Work Motivation from the Cross Cultural 

Perspective. International Journal of Islamic Thought, 10(1), 15–28. 

Al-Attas, S. M. N. (2002). The Concept of Education in Islam. Kuala Lumpur: 

ISTAC. 

Al-Faruqi, I. R. (2003). Al-Tawhid: Its Implications for Thought and Life. Herndon: 

IIIT. 

Amin, A. (2020). Kepemimpinan dalam Pendidikan Islam: Integrasi Nilai-Nilai 

Syura dan Keadilan. Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 5(1), 44–59. 

 

 

 

https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/tjmpi

